
 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

15 

 
 آليات الحجاج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآن" 

 دراسة  تحليلية في ضوء المنهج التداولي

 

 * رامي جميل أحمد سالم

ramijas@psut.edu.jo 
    

 25/3/2024 تاريخ قبول البحث:                                 3/1/2024 تاريخ تقديم البحث:
 

 ملخّص
يهدف هذا البحث إلى الوقوف على مدونة من المدونات التي بحثت قضية الإعجاز القرآني، وهي  

رسالة أبي سليمان الخطابي الموسومة بـ"بيان إعجاز القرآن"، ومحاولة استجلاء الإسهام البلاغي والنقدي 
 الرسالة على الصعيدين النظري والتطبيقي، ومظاهر علاقة الرسالة الإعجازية بالحجاج.لهذه 
وقد اتبع البحث المنهج الوصفي التحليلي للوقوف على أهم معطيات النظرية الحجاجية، وتوسل  

لي بالمنهج التداولي مع تطبيق لأهم نظريات الحجاج. وقد اشتمل البحث على جانبين: جانب نظري تأصي
 جانب تطبيقي لاستخراج وحصر أهم الأساليب والتقنيات الحجاجية في الرسالة.و 

نظرية  ة الموظّفة فيها، ما يجعل الحجاجأظهرت النتائج غنى رسالة الخطابي بالآليات الحجاجي
صالحة للتطبيق على النصوص، ويؤهل رسالة الخطابي لتكون أنموذجاً صالحاً للتطبيق على آليات 

حوار ية، كون الخطاب الإعجازي ينماز بالطابع السجالي الحواري الحجاجي، ويتخذ من الالنظرية الحجاج
لغة ور الوالجدل والمجادلة أسلوباً في محاولة إقناع الآخر وتغيير سلوكه وآرائه. كما أظهرت النتائج ظه

ن ة بيب الحجاجيالحجاجية البليغة التي استخدمها الخطابي لتكون أنموذجاً يُحتذى، وظهور تعدد الأسالي
لغوي وبلاغي وعقلي، ما أكسب الرسالة الطبيعة الحجاجية، التي تهدف إلى الإقناع بشتى الوسائل 

 ني.والأدوات الإجرائية، ليخلص بذلك إلى أنّ أعظم أوجه إعجاز القرآن يكمن في نظمه وإعجازه البيا
 ديمة، النقد الحديث.كلمات مفتاحية: الحجاج، دراسات الإعجاز، التداولية، البلاغة الق

                                                 
 جامعة الأميرة سميَّة للتكنولوجيا. أستاذ مشارك، حدة تنسيق المساقات الخدمية،*   



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

16 

 

The Argumentation Mechanisms in Al-Khattabi’s article "Unveiling the 

Rhetoric Miracle of the Qur'an," An analytical Pragmatic Study 

 

 

Rami Jamil Ahmed Salem  

ramijas@psut.edu.jo 

 

Submission Date: 3/1/2024                                   Acceptance Date: 25/3/2024 

 

Abstract 

 

 This research aims to identify one of the blogs that discussed the issue of Qur’anic 

miracles, which is the message of Abu Suleiman Al-Khattabi, tagged “Unveiling of the 

Miracle of the Quran.” It attempted to clarify the rhetorical and critical contribution of this 

message at the theoretical and applied levels and the aspects of the relationship of the 

miraculous message to the pilgrims. 

The research used the descriptive and analytical approach to identify the most significant 

data of argumentative theory. It used the pragmatic approach with the application of the most 

important theories of argumentation. It included two aspects: a grounded theoretical aspect 

and an applied aspect to extract and identify the most important argumentative methods and 

techniques in the study.  

The results showed that Al-Khattabi’s message is rich in using argumentative mechanisms, 

which makes argumentation a valid theory for application to texts. The findings also showed 

that such richness qualifies Al-Khattabi’s message to be a valid model for application to the 

mechanisms of argumentation theory since the miraculous speech is characterized by 

argumentative dialogic characters and uses dialogue and debate as a method to persuade the 

other and change his/her behavior and opinions. 

The results also showed the emergence of the eloquent argumentative language that Al-

Khattabi used to be a model to be emulated, as well as the emergence of argumentative 

multiplicity methods between linguistic, rhetorical, and rational that gave the message an 

argumentative nature, which led to persuasion by several means and procedural tools. Thus, 

the study concluded that the greatest aspect of the miraculous nature of the Qur’an lies in its 

organization and illustrative miracle. 

Keywords: Argumentation, miracle studies, pragmatic, ancient rhetoric, modern criticism. 

 

 
 

                                                 
 Associate Professor, Coordination unite for service courses, Princess Sumaya University for 

Technology. 



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

17 

 المقدمة
ظهرت أهمية البحث في قضية إعجاز القرآن الكريم ببعديها: الكلامي والبلاغي مع بدايات القرن  

الثالث الهجري، ومع مطالع القرن الرابع الهجري أصبحت الدراسات البيانية في أسلوب القرآن، ذات حظ 
الإعجاز ارتباطاً وثيقاً بالقرآن عظيم بجانب الدراسات النقدية والبلاغية واللغوية، وارتبط حينها مفهوم 

الكريم، واقترن بالتحدي والمعارضة وبخصائص اللغة العربية؛ لذا سجلت دراسات الإعجاز وعلومه في 
ذلك القرن باكورة الدراسات القرآنية، وبدأت تظهر على الساحة دراسات جامعة وشاملة ومستقلة لإعجاز 

والخطابي  م( ،997ه/386، والرماني )(م918ه/306ابن الأخشيد والواسطي )القرآن، ك
ته في القرن الخامس على يد أبي بكر الباقلاني رو (، ووصل الإعجاز إلى ذم998ه/388)
م(. وتعدّ دراسات هؤلاء وعلى رأسهم الخطابي "محاولات خاصة بإدراك حقيقة الإعجاز 1012ه/403)

البيان، لتقريب تلك الحقيقة للعقول، ...  في نظم القرآن، ومعرفة أسرار أسلوبه، واصطنع هؤلاء منهجاً في
 .(1)ثم تحاول الوصول للإعجاز عن طريق البلاغة"

وتحتل علوم البلاغة من بين علوم العربية أهمية خاصة؛ فهي تأتي "في ذروة علوم العربية اشتغالًا 
هو ميدان الإعجاز بتدبر البيان القرآني، وجلاء أسراره، وأَخَصُّ ميادين البلاغة خدمة للبيان القرآني 

البلاغي للقرآن الكريم، بل يمكن القول إنّ تطور البلاغة العربية واكتمالها إنما تم في كنف دراسة الإعجاز 
 .(2)القرآني"

والمتابع لدراسات العلماء في بيان الإعجاز يقف على ثلاثة اتجاهات، ثالثها الاتجاه الذي اختطّه 
نظمه، ما جعل محمد زغلول سلّام يثني على رسالة الخطابي،  الخطابي والذي يجعل إعجاز القرآن في

ويراها "تصور مرحلة جديدة من مراحل الدراسة البيانية لأسلوب القرآن، ووجهة نظر طريفة، ... وهي 
، وأنّها تفتقت عن (3)مسألة نظم القرآن، بمعنى التأليف وما تخضع له الألفاظ والمعاني من أمور لتمامه"

                                                 
، تقديم محمد خلف الله أحمد، مكتبة الشباب، الإسكندرية، أثر القرآن في تطور النقد العربيسلّام، محمد زغلول،  (1)

 .233-232، ص1952
 .25-18، 2004، منشورات اتحاد الكتاب العربي، دمشق، النقد والإعجازتحريشي، محمد،  (2)
 .32، ص2008، مكتبة الآداب، الدرس النحوي النصي في كتب إعجاز القرآنم، أشرف عبد البديع، عبد الكري  (3)

 .255ص وانظر: سلّام، محمد زغلول، أثر القرآن في تطور النقد العربي،



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

18 

جديدة في فن القول، وتقدير علل وأسرار الجمال في الأسلوب العربي، الأمر الذي ساعد مسائل ولطائف 
 على نشوء ذوق أدبي قرآني في فهم البيان.

لقد كان الخطابي في تصديّه للبحث عن الإعجاز، ومواجهة هذه المسألة مواجهة مباشرة يؤسس 
ة، من خلال توظيف جهاز من الأدوات خطاباً نقدياً، يحمل الجدّة في الطرح والحداثة في المعالج

الإجرائية ذات الطابع الحجاجي، الكفيلة بالكشف عن جوانب أخرى من قضية الإعجاز في النص 
القرآني، فيكون الخطابي بذلك قد خطّ مساراً خاصاً به في قضية الإعجاز، إذ اتضحت حدود مصطلح 

ي بين مصطلح "النظم" واللفظ صلة وثيقة فالنظم على يديه في رسالته وضوحاً جلياً، وذلك حين عقد 
 مقابل المعنى.

فيكون الخطابي بهذا التّوجه قد أدار درس الإعجاز البلاغي على غير الوجه الذي أداره عليه غيره، 
فلم يهتم في رسالته بفنون القول، ولم يتكلم في علوم البلاغة والبيان كالتشبيه والاستعارة ولا البديع مما 

خوض فيه، فجعلها في المقام الثاني، وجعل الصدارة عنده للنظم ليكشف به عن سر ألف الناس ال
 ، فيكون بذلك قد مهّد الطريق لهذه النظرية ليكشف بها عن سر الإعجاز.(1)الإعجاز" 

جلاء وقد سلك البحث المنهج الوصفي التحليلي لرصد التقنيات الحجاجية في رسالة الخطابي، ولاست
 تعمالراء الحجاج، كما اعتمد على المنهج التداولي بوصفة أداة ناجعة تظهر أوجه اسمعالمها الكامنة و 

 الحجاج في الخطاب، وتكشف كذلك جوانب المقام.
والمحور الذي اشتغل عليه البحث هو الكشف عن كيفية تشغيل الخطابي مبادئ الحجاج في 

تي اتّبعها، لنجد أنّها في مجملها سؤال من رسالته، والوقوف على الآليات والأدوات الإجرائية الحجاجية ال
معترض ضمني حول مكمن الإعجاز في النص القرآني، والإجابة عن التساؤلات والاعتراضات من 
المتكلم صاحب الرسالة، وتوضيح جوانب الإعجاز مستعيناً بوسائل متعددة من آليات الحجاج والجدل، 

زماني في عصره، والمقام الاجتماعي من صور متعددة باستقراء كل الأوجه التي يحملها له السياق ال
لفرضيات يعلل بواسطتها الإعجاز القرآني، ليخلص الخطابي من كل ذلك إلى أنّ إعجاز القرآن يكمن في 

                                                 
ه هذا ما يفسّر توجه الباحث عبد العزيز عبد المعطي عرفة عند حديثه عن الخطابي أن يعنون الفصل الثاني من كتاب (1)

عرفة،  بـ"رفض استقلال ألوان البديع أو وجوه البلاغة بالكشف عن إعجاز القرآن البلاغي والتمهيد لنظرية النظم".
 ،1985 بيروت،، عالم الكتب، قضية الإعجاز القرآني وأثرها في تدوين البلاغة العربيةعبدالعزيز عبد المعطي، 

 .389ص



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

19 

نظمه وإعجازه البلاغي. فكان وكد البحث الوقوف على رسالة الخطابي وتحليلها لتلمّس عناصر الحجاج 
لآليات والأساليب الحجاجية التي اعتمد عليها، للرد على خصومه من فيها، واستجلاء التقنيات وا

 المشككين والمعاندين والمعترضين.
 التمهيد : 

 أولًا: المقاربة النظرية للحجاج:
 دلالة الحجاج: لغة واصطلاحاً: -أ

تكاد المعاجم العربية تجمع في تعريفها للحجاج على ما جاء في لسان العرب لابن منظور: "يقال: 
ججته أحاجّه حجاجاً ومُحاجّة حتى حججته أي غلبته بالحجج التي أدليت بها، ... والحجة البرهان، حا

وقيل: الحجة ما دوفع به الخصم؛ وقال الأزهري: الحجة الوجه الذي يكون به الظفر عند الخصومة، وهو 
وفي الحديث فحجّ  رجل محجاج أي جَدِل. والتحاج: التخاصم ... وحجّه يحجّه حجاً: غلبه على حجتّه،

 .(1)آدم موسى أي غلبه بالحجة"
فالحجة ترادف الدليل، وهي المُركّبة من المقدمات المُسلّم بها عند الخصم، المقصود منها "إلزام 

، ولما كانت الحجج تعني الطرق التي يسلكها صاحب الحجة لإقناع السامع أو (2)الخصم وإسكاته"
إن درجة هذا التأثير تختلف وفق الطرق والآليات المستعملة في المخاطب واستمالته والتأثير فيه، ف

 الحجاج، وكذلك الأساليب اللغوية الإقناعية الموظفة في الخطاب.
ويستقي لفظ التحاج معناه من الجدل والظفر والتخاصم التي تفترض طرفي التخاطب أو التحاج، 

تبار أنّه "لا وجود لخطاب خارج الحجاج، ولا الذي من خلاله تتحقق العملية الحجاجية التواصلية، على اع
 .(3)حجاج بلا تواصل باللسان"

ولا يخلو أيّ نص أو خطاب من الحجّة، فنجدها في التواصل العادي والتواصل النوعي كما نجدها 
في الحجاج والجدل، وهي تنصبغ عادة بنوع الخطاب الذي تأتي فيه، فإن كان الخطاب بلاغياً كانت 

                                                 
، مادة 4، الجزء 2كتاب، المجلد ة مادة حجج، الهيئة المصرية العامة لل، طبعة جديدة منقحلسان العربابن منظور،  (1)

 .39ص ،2014 ،ج(-ج-ح)
، تقديم علي العجم، تحقيق علي دحروج وآخرون، الطبعة موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون التهانوي، محمد،   (2)

 .622، ص3، ج1996الأولى، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، 
 .254، ص1998الدار البيضاء،  ،، المركز الثقافي العربيللسان والميزان أو التكوثر العقلياعبد الرحمن، طه،  (3)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

20 

لغوية، وكلّ حجاج يستمد معناه وحدوده ووظائفه من مرجعية خطابية محددة، ومن  الحجة بلاغية
خصوصية الحقل التواصلي الذي يكتنفه، فنجد حجاجاً خطابياً "لسانياً" وآخر "بلاغياً" وآخر "سياسياً" 

 .(1)وهكذا، وتبعاً لذلك يصبح الحجاج بعداً من أبعاد الخطاب الإنساني المكتوب والمنطوق 
ارتبطت البلاغة منذ نشأتها بالحجاج، ولم يكن هذا الارتباط ليجد الحياة لولا أنّ البلاغة في ولقد 

، وينظر إليها (2)أصلها نشأت في أحضان الخطابة، فأرسطو يعتبرها "الكشف عن الطرق الممكنة للإقناع"
التسليم بما يطرح عليه بيرلمان وتيتيكاه أنّه "درس تقنيات الخطاب التي من شأنها أن تؤدي بالخطاب إلى 

. ويؤكد ميشال مايير هذا التصور فيعرّف الحجاج أنه (3)من أطروحات، أو أن تزيد من درجة ذلك التسليم"
جهد إقناعي، ويعتبر البعد الحجاجي بُعداً جوهرياً في اللغة، يسعى كل خطاب إلى إقناع من يتوجه 

ذ بالبعد الإقناعي في تعريفه للحجاج، ويحدّه بأنّه فعالية . ولا يبتعد طه عبد الرحمن عمّا قدّموه فيأخ(4)إليه
 .(5)تداولية جدلية

وليس من الغرابة أن يوظف الخطابي في رسالته آليات الحجاج وتقنياته، وهو يحاور خصمه 
ي فلإقناعهم وإبطال مزاعمهم، فكل المسائل ذات الطابع الفكري والفلسفي التي كان يعتريها الخلاف 

اربة ، في اللغة والفقه وعلم الكلام والبلاغة وُجّهت هذه الوجهة، واستعملت مصطلحات مقوجهات النظر
 لمعنى الحجاج مثل )البرهان والجدل والإقناع(.

 
 
 

                                                 
، 30، مالمجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت مجلة عالم الفكر،أعراب، حبيب، "الاستدلال الحجاجي"،  (1)

 .98، ص2001، 1ع
، 1986بغداد،  ،، دار الشؤون الثقافية2ق، عبد الرحمن بدوي، طتحقي الخطابة )الترجمة العربية القديمة(،أرسطو،  (2)

 .29ص
الحجاج مفهومه ومجالاته دراسات صولة، عبدالله،" البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة)الحجاج( "،ضمن كتاب  (3)

 .33، ص2010 ،إربد ،، إشراف علوي، حافظ اسماعيل، عالم الكتب الحديثتطبيقية ونظرية في البلاغة الجديدة
عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الرقبي، رضوان، "الاستدلال الحجاجي التداولي وآليات اشتغاله "،  (4)

 .82، ص2011، 2،ع40، مالكويت
 .65، ص2014، المركز الثقافي العربي، الرباط، في أصول الحوار وتجديد علم الكلامعبد الرحمن، طه،  (5)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

21 

 الحجاج في الخطاب التداولي في بعده الإعجازي: -ب
هذا يُعدّ المظهر الحجاجي من أبرز خصائص الفكر البلاغي، من خلال وظائف الإقناع والتأثير، و 

، انطلاقاً من أنّ التداولية "العلم الذي يعنى بالعلاقة بين بنية (1)يعني أنّ البلاغة تداولية في صميمها
. ولم يتبلور الدرس البلاغي إلا في مجال النقد التطبيقي والدراسات (2)النص وعناصر الموقف التواصلي"

اللغة وقوانين الخطاب، وهو المجال الحيوي القرآنية، وهذا ما زاد ارتباط أبحاث البلاغة بواقع استعمال 
 للسانيات التداولية.

ولما كان الحجاج أحد أهم أركان التداولية، فإنّ دراسة الخطاب الحجاجي عند الخطابي، وغيره من 
علماء الإعجاز دراسة تداولية له ما يسوغه؛ إذ إنّ الاتجاه التداولي للحجاج تم ربطه بنظرية أفعال الكلام، 

حمل وظيفة إنجازية حجاجية تتجه نحو المتلقي لتغيير معتقده، أو تغيير موقفه السلوكي، أو توجيهه التي ت
نحو نتيجة معينة. كما أنها ركزت على بحث التفاعل بين أطراف الخطاب المختلفة )متكلم، مخاطب، 

 .(3) سياق المقام، الموقف الخارجي(
قد عنوا بالحديث عن المقصدية  -أسهم الخطابيوعلى ر -ولقد أكّد العليوي أنّ علماء الإعجاز 

 )المضمرة والظاهرة( في مدوناتهم ورسائلهم حول مفهوم الإعجاز، والتي تمثلت في خدمة المعتقد الديني،
وبيان وجه الإعجاز الكامن في النظم وحسن التأليف، دفاعاً عنه أمام الطاعنين والمشككين في بلاغته، 

م البليغ بشكل تأتلف فيه الألفاظ وتتجاور وتتسق في نظم مؤتلف، لتؤدي دورها كما عنوا بكيفية بناء الكلا
 .(4)في الإقناع والتأثير

 
 
 

                                                 
 .167، ص2009، عالم الكتب الحديث، إربد، اللسانيات اتجاهاتها وقضاياها الراهنةوقرة، نعمان، ب (1)
 .7، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، )د.ت(، صالبلاغة والاتصالعبد المجيد، جميل،  (2)
؛  درنوني، 44، ص2014، الدار البيضاء ، أفريقيا الشرق،من الحجاج إلى البلاغة الجديدةحمداوي، جميل، ينظر:  (3)

، إشراف الجودي مرداسي، رسالة ماجستير، قسم اللغة العربية وآدابها، كلية الآداب الحجاج في النص القرآنيإيمان، 
 .43-42، ص2013واللغات، جامعة الحاج لخضر، الجزائر، 

 .253، ص2018لرياض، ، دار كنوز إشبيليا، االأسس المنهجية لدراسة البلاغة القرآنيةالعليوي، يوسف،  (4)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

22 

 حجاج الجدلي: تحقيق للكفاءة الجدليةال -ج
يُعرّف الجدل أنه فن الحوار والتناظر، أو تبادل الحجج والأفكار ووجهات النظر بين طرفين، دفاعاً 

، ولما كان الحجاج يزدهر في (1)والدليل من أجل الوصول إلى الحقيقة عن وجهة نظر معينة بالحجة
المجالات التي تحتمل الاختلاف في الرأي والتناقض في وجهات النظر، غدا مفهوم الدحض والإبطال 

 .(2)محرك النقاش والسمة المائزة لهذا الفن الحواري 
التي تقوم على توفّر القدرة على إبانة ، مبدأ الكفاءة الجدلية"واستطاع الخطابي أن يحقق برسالته " 

الحق والإفصاح عن الحجة، والبلوغ بهذه الكفاءة حدّاً يجعل المتكلم يصوّر الباطل في صورة الحق، 
بامتلاك المخاطب لهذه الكفاءة، فإنّ ذلك يؤمّنه من مغالطات المخالفين ومُشبّهات المموهين وكشف حيل 

م، ومتى تماسك المجادل )المخاطب( وواصل الاستظهار بالحجج، المعاندين، ويُخلّص الحق من بعضه
 . (3)فإنّ ذلك أقهر لخصمه وأكشف لنقصه

وتخضع آليات الجدل والمناظرة نظرياً لمجموعة من الثوابت المنهجية، وهي ذات الثوابت التي 
ووجود دعوى اعتمد عليها الخطابي في إنشاء رسالته ومحاورته مثل: وجود المدّعي والمدّعى عليه، 

الاعتراض، والارتكان إلى الدليل )البنية، الشاهد، البرهان، الحجة(، واستعمال العقل والمنطق في التناظر، 
والابتعاد عن التعصب والعنف، واستعمال الحوار البنّاء القائم على الموعظة والحكمة الحسنة، والانطلاق 

 .(4)ناعمن المسلمات والبدهيات بغية الحجاج والتأثير والإق
 

 (ثانياً: الحوار من منظور حجاجي: )مناظر حقيقي وخصم ضمني
أقام الخطابي رسالته على مبدأ الحوار الذي هو أساس الحجاج، في محاولة جادّة لإثبات إعجاز 
النص القرآني، وقد تمثلت آليات الحوار من خلال استعمال الخطابي لأفعال الحوار مثل: )قالوا ... قلتُ/ 

لى / زعمت طائفة / زعم آخرون / أما قول القائل ...(، وكذلك من خلال ثنائية )السؤال، ذهب قوم إ

                                                 
 .47، صمن الحجاج إلى البلاغة الجديدة، وانظر حمداوي، جميل، 107، صالبلاغة والاتصالعبد المجيد، جميل،  (1)
، 2016، دار كنوز المعرفة، عمان، الحجاج الجدلي خصائصه الفنية وتشكلاته الأجناسيةالبهلول، عبد الله،  (2)

 .166-165ص
 .177، صدليالحجاج الجالبهلول،   (3)
 .17، صمن الحجاج إلى البلاغةحمداوي، جميل،  (4)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

23 

والجواب( والتي تمثلت في الرسالة سؤال من معترض لم يهتدِ إلى وجه الإعجاز في القرآن، ثم الاجابة من 
ات الحجاج الخطابي عن هذه الأسئلة وتوضيح جوانب الإعجاز فيها، مستعيناً بوسائل متعددة من آلي

والجدل، مستقرئاً كل الأوجه التي يحملها له السياق الزماني في عصره، والمقام الاجتماعي من صور 
متعددة لفرضيات يعلل بواسطتها الإعجاز القرآني، وبما أنّ الخطابي كان قد درس علم الكلام وتسلّح بهذه 

تأكيد صفة الإعجاز له وبيان وجه إعجازه، الأداة الجدلية الضرورية ليتمكن من خلالها الذّب عن القرآن و 
 فإنّ خطابه في رسالته امتاز بالطابع السجالي الحواري الحجاجي.

 يمكن تلمّس الأبعاد الأولى للخطاب الحجاجي عند الخطابي من خلال الأسلوب الذي اختطّه في
تارة ويؤيد بعضها، و  بناء رسالته؛ فتارة يصوغ مباحثه ومسائله على شكل آراء يذكرها ثم يفنّد بعضها

 يسوق مسائله على شكل اعتراضات من معترض ثم يعقبها بردوده ويدلل عليها بأدلة عقلية أو نقلية،
ها ز وأنونجده يبني مقدمة رسالته على مسلّمات وبدهيّات يوافق عليها الخصم تتعلق بتقرير مسألة الإعجا

 ، حيثي ألزم للخصم بالحجة وأبعث على الإقناعمتحققة في التاريخ، وهذه الطريقة في اختيار المقدمة ه
 يأمن من خلالها المرور إلى النتائج التي يريدها.

وما يجدر ذكره هنا أنّ رسالة الخطابي لم تنعقد في مجلس، ولم تجرِ بحضور جمهور من النّظارة، 
قائمة  ولا بوجود حكم يحكم لأحدهما، فكان لها وضعها الخاص من أوضاع الخطاب، فصيغت بطريقة

على افتراض خصم ضمني ومُناظر حقيقي هو مؤلف الرسالة، حيث يضطلع بدور إظهار صورتين 
متضادتين تردان في تركيب شرطي، موظف لانتزاع أسلحة الخصم وذلك بالاستباق إليها وتجريده منها، 

وب )إن قلتَ حيث يردّ المؤلف على كل اعتراض بشكل وبأسلوب شرطي تلازمي، وغالباً ما يرد هذا الأسل
]....[ قلتُ ]....[( أو )إن قيلَ ]....[ قلتَ ]....[( ذلك أنّ الحوار "يكون ضمنياً عندما يجرد المتكلم من 

 .(1)نفسه محاججاً ومحاوراً خاصاً يتناول معه هموم المخاطبين"
د واعتماد آلية المحاور الضمني أو الافتراضي تجعل الحوار يجري في ذات المتكلم الواحد، وق

حضرت في ذهنه وتفكيره آراء خصمه وأقواله، وهي صورة تثير مسألة الحوارية في نص المناظرة على 
نحو حاد، وهنا تصبح الأسئلة التي تجيء على لسان الخصم أسئلة مفترضة، إذ في تقنية السؤال والجواب 

يكون سؤالًا مفترضاً،  التي يتأسس الحجاج عليها " ليس من الضروري أن يكون السؤال منطوقاً به، بل قد

                                                 
 .121، ص2008دار الكتب العلمية، بيروت،  ،الحجاج في البلاغة المعاصرةالطلبة، محمد سالم،  (1)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

24 

لأنه يجسد الحجاج والاعتراض، وعليه فهو الذي يوجه مسار فعل الحجاج، فلكل سؤال أو اعتراض حججٌ 
، وهذا هو لب المنهج والأسلوب الذي بنى عليه (1)تناسبه دون غيره، وبتغير السؤال تتغير الحجج" 

 الخطابي رسالته من أولها إلى آخرها.
نها: أنّها تعدل بالكلام إلى بإيجابيات م -ريقة افتراض خصم ضمنيط–وتتحلى هذه الطريقة 

الانتصار في المعركة والتغلب على الخصم، وكذلك تجعل المناظر ينهض بوظيفتين مزدوجتين هما 
ة لرياضاالدفاع عن وجهي الحقيقة، فإذا به يحتج للرأي ونقيضه على السواء، فبدا الكلام وكأنّه نوع من 

لجدل ي يستطيع صاحبها أن يثبت الشيء ونقيضه بأدلة تبدو قاطعة، وبهذه الطريقة ينعقد االذهنية، الت
 نن فيوالاختلاف في ذات المحاج، ويجري بينه وبين نفسه فيستحيل الحوار إلى وجهتي نظر متباينتين يتف

 إيرادهما والرد عليهما.

 الحجاج في رسالة الخطابي

 يان في رسالتهالمبحث الأول: مسارا الخطابي الحجاج

 المسار الأول: السياق والمقام استراتيجية خطابية 
في سعيٍ جاد لإثبات إعجاز القرآن والرد على الطاعنين والمعترضين، اعتمد الخطابي على  

استراتيجيات خطابية خاصة به، وعلى مسارات حجاجية منطقية لإقناع الغير والتأثير على الخصم ذهنياً 
فكان في كل مساعيه قوي الحجة يحاجج بالعقل والمنطق والبرهان، ويدفع الحجة بالحجة ووجدانياً ولغوياً، 

ويقرع الشاهد بالشاهد، بانتقاء شواهد متعددة كحجج أوقع في قلوب معانديه، وأفحم لهم، وأثبت لرأيه، 
، ودعم أطروحته وتهافت أطروحة خصمه؛ لتعمّقه في اللغة، واقتداره على استحضار الشعر العربي

والتمثّل به الذي به يقع الاستدلال، ويحتج به للقرآن الكريم، وما يمتلكه من تبحّر في الفقه والحديث وفي 
 ، يخدمه في كل ذلك تضلعه في البلاغة وتمكّنه من أبوابها وتوسّعه في علوم الكلام.(2)لسان العرب

                                                 
 .85، صالحجاج مفهومه ومجالاتهالشهري، عبد الهادي،" آليات الحجاج وأدواته"، ضمن كتاب  (1)
عالم الكتب، العدد  ، موقع روى الالكتروني،ظلال رسالة الإمام الخطابي فيعبد البديع، عزمي،  (2)

 .6، صhttps://www.rawamag.com،2021الثاني،



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

25 

من أخطر القضايا  ولقد كان عصر الخطابي عصر جدل ومناظرة، ذلك أنّ قضية الإعجاز كانت
التي جابهت الإسلام والمسلمين آنذاك، إذ تم استغلالها للمساس بقدسية الوحي والتشكيك بإعجاز القرآن 
الكريم، لذا كان من الاستراتيجيات الخطابية الدفاعية التي استثمرها الخطابي التركيز على السياق والمقام، 

ك مقام الردّ على الخصوم والتبكيت لهم، يتضح من خلال فالمقام عنده مقام إرشاد وتقرير وتوجيه، وكذل
الحجج المتنوعة التي دعّم بها أقواله، والتقنيات الحجاجية التي استند عليها في ردوده على المزاعم، فكان 
أسلوب التقرير والإخبار من أهم الأساليب المقامية التي اعتمد عليها الخطابي، سواء في ردّه على المزاعم 

بيان رأيه في الإعجاز والبلاغة، أو في شروحه وتحليلاته للفروق اللغوية بين المترادفات، أو في 
والخطابي على وعي تام أنّ رسالته موجهة إلى أكثر من فئة، لذا راعى حال المخاطبين من خلال 
تخصيص الخطاب لكل فئة، وعرض الحجج التي تقنعهم بحيث جعل لكل خطاب حججه الخاصة بحسب 

ب، لتكون هذه الحجج ضمن هذه الفئة أقدر على حملهم على الإذعان والتسليم. فيعرض للنوع المخاط
الأول من المخاطَبين في مقدمة الرسالة، بحيث يوجهها لمن سبقه ممن درسوا مسألة الإعجاز فيقول: "لقد 

 .(1)أكثر الناس في هذا الباب قديماً وحديثاً، وذهبوا فيه كل مذهب من القول..."
نوع الثاني من المخاطبين: من لم تنازعه نفسه مطالعة كيفية وجه الإعجاز فيه، فهو مقنع لهم، وال

لذا يسوق الحجج المنطقية والعقلية ليخاطبهم به، لأن نفوسهم تؤمن بإعجاز القرآن، وعجز العرب عن 
لم يتمكنوا من تحديد  والنوع الثالث: هم من أقرّ بأن إعجازه من جهة بلاغته إلا أنهم .(2)الإتيان بمثله"

، فحاورهم الخطابي (3) جهته  بأمر ظاهر فقالوا: "وقد يخفى سببه عن البحث، ويظهر أثره في النفس..."
أما النوع الرابع من المخاطبين:  .(4)وساق لهم حججه البلاغية والعلل المنطقية، فخاض في باطن العلة

ه ومنهم الوليد بن المغيرة الذي صرّح الخطابي بقصة هم المعاندون لبلاغة القرآن ممكن كفروا به وأنكرو 
.ويندرج تحت هذا النوع ذلك المخاطب غير العالم بدقائق المعاني والفروق (5)عناده التي ذكرها القرآن"

                                                 
، حققه محمد خلف ثلاث رسائل في إعجاز القرآنهـ(، "بيان إعجاز القرآن "، ضمن كتاب 388أبو سليمان الخطابي ) (1)

 .21، ص1956القاهرة،  ، دار المعارف،3ط،محمد زغلول سلام ،الله أحمد
 .22، صبيان إعجاز القرآن الخطابي، (2)
 .24ص ،بيان إعجاز القرآن الخطابي، (3)
 .25-24ص ،بيان إعجاز القرآن الخطابي، (4)
 .28ص ،بيان إعجاز القرآن الخطابي، (5)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

26 

. ومنهم (1)اللغوية، ليفصّل له الخطابي القول مما يحتج به على بلاغة ألفاظ القرآن ودقة استعماله للغة
عمالات القرآن لبعض الكلمات، وأنها ليست واقعة موقعاً أمكن من جيد الكلام، ليتصدى الطاعنون في است

 .(2)لهم ويسوق الحجج المنطقية والعقلية والنقلية لتبيان خطئهم وتجلية وجوه الصواب فيها
 المسار الثاني: خطاب العقل للإذعان والتسليم بما يُطرح عليه

ختيار أحسن السبل لمحاورتها والإصغاء إليها، ثم حيازة إنّ الحجاج دراسة لطبيعة العقول ثم ا
انسجامها الإيجابي والتحامها مع الطرح المقدم، أو ما أسماه أرسطو "حجة الباتوس" أي)التأثير على 

الذي أوكل إلى الخطيب مهمة صناعة الحجج ليكون بذلك مسؤولًا عن صناعتها مؤكداً أنّه  السامع(،
، (3)تحيّل وإيجاد المناسبة بين الحجة وسياقها تتوقف قوة هذا اللون من الحجج""على قدرة الخطيب على ال

وهنا تبرز قضية الانفعالات والعواطف التي تختبئ وراء الكلمة بما تحمله من قوة ونجاعة، وما تؤديه من 
، فقد كان دور في استمالة المخاطب ومن ثم إقناعه والتأثير به.  ولم يكن الخطابي بعيداً عن هذا الطرح

خطابه في رسالته إلى المعاندين والمشككين خطاباً عقلياً، قصد منه دعوتهم إلى إعمال عقولهم فيما 
 يصدر عليهم من أفكار، باعتبار أن العقل هو مناط التفكير وأساس التفريق.

أن  فما ونجد صوراً من هذا الخطاب العقلي في أعقاب تقديمه لرأيه في قضية ما أو مسألة معينة،
سألة مينتهي من تحليلها بالإثبات أو الدحض يختمها بجملة موجهة لهم يخاطب بهم عقولهم، باعتبار أنّ 

الإعجاز والخوض بها لا يُدْرك كنهها إلا عاقل وذو لبّ حصيف. وهو يوجه هذه الخطابات العقلية 
دراك، ز والإقدرتهم على التمييتوجيهاً حجاجياً؛ بما يحملها من معاني القدح والتبكيت والتقريع لهم لعدم م

ا يم بمليصل إلى دحض مقولاتهم والتأثير عليهم بالانفعال والعواطف، وفي النهاية استدراجهم إلى التسل
 يذهب إليه.

وقد أشار بيرلمان وتيتكياه في مصنفهما إلى أنّ موضوع نظرية الحجاج، درس تقنيات الخطاب 
م لما يطرح عليها من آراء، فأنجع الحجاج عنده ما وفّق في التي من شأنها أن تجعل العقول تذعن وتسلّ 

                                                 
 .30-29ص ،بيان إعجاز القرآن الخطابي، (1)
 .54-37ص ،بيان إعجاز القرآن الخطابي، (2)
 .63، صالحجاج مفهومه ومجالاتهضمن كتاب  ،عبيد، حاتم، "الباتوس من الخطابة الى تحليل الخطاب" (3)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

27 

جعل حدّة الإذعان تقوى درجتها لدى السامعين بشكل يبعثهم على العمل المطلوب أو يجعلهم يمسكون 
 .(1)عنه

ونقطف من رسالة الخطابي بعض الجمل التي وجهها لمخاطبة عقول المعاندين بهدف الإذعان 
 والتسليم ومنها:

 التوجيه الحجاجي لمخاطبة العقل للتأثير  في رسالة الخطابي الموقف 
عندما خاطب المعاندين بأنهم غير  -

قادرين على معارضة القرآن أو 
الإتيان بمثله وأن ذلك ليس بوسعهم 

 ولا بمقدورهم وإلا لما عارضوه

وهذا ما لا يفعله عاقل ولا يختاره " 
قوة حجاجية: التوبيخ والطعن  (2)"ذولب
أعز ما يملكون وهو العقل فالإنسان لهم ب

العاقل لا يجشم نفسه هذه المشاق ولا 
 يركب المسالك الوعرة.

عندما بيّن الخطابي أن قريش أهل  -
فصاحة وأهل لدد وخصومه فكان 
حرّي بهم أن يهتبلوا الفرصة 
لمعارضة القرآن وهو من جنس 
كلامهم ومع ذلك عجزوا وانقطعوا 

 عن المعارضة.

 

 (3")واضح لا يشكل على عاقل وهذا بيّن"
 خطاب توجيهي نحو الإذعان.

عندما تحدث عن المعارضة كفن  -
ويشير إلى تعريفه وشروطه ليبين أن 
قريش لم يصنعوا شيئاً في معارضة 

 القرآن ولم يلتزموا بشروط المعارضة

والأمر في ذلك بيّن واضح لا يخفى على " 
توجيه مضمر: خفي  (4)"ذي مسكة ذكي

روط المعارضة لنقص في عليكم ش
 عقولكم.

                                                 
أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو ضمن كتاب  "،صولة، عبد الله،" الحجاج أطره ومنطلقاته وتقنياته (1)

 .299تونس، طلبة الآداب منوية، )د.ت(، ص ،نية، إشراف صمود، حمادي، جامعة الآداب والعلوم الإنساإلى اليوم
 .22ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .23-22ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .66ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)

  

  

  



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

28 

عندما يشرح فكرة النظم التي تشير  -
إلى وجه الإعجاز في القرآن، وكذلك 
عندما يشرح الفرق بين النسمة 
والرقبة في حديث الرسول صلى الله 
 عليه وسلم "اعتق النسمة وفك الرقية"

/  (1) وإذا تأملت القرآن وجدت...."" 
إنما صار فتفهّم الآن واعلم أن القرآن "

 (3)"فتأمل كيف رتّب الكلامين/  (2)"معجزاً 
استعمال )تأملت/فتفهّم( تحيل إلى قضايا 
عقلية في التفكير وتحمل خطاباً غير 

 مباشر:
إنكم لم تتأملوا ولم تفهموا ولو تأملتم 

 وتفهمتم لأدركتم سر الإعجاز في القرآن.
عندما يشرح فكرة المعاني الحاملة  -

 للألفاظ
معاني فلا خفاء على ذي عقل "وأما ال 

إنها هي التي تشهد لها العقول 
 (4)بالتقدم"

إنّ مثل هذه الخطابات الحجاجية تأخذ بالحسبان الأمور النفسية والاجتماعية لغايات التأثير، وإلا 
، (5) كان الحجاج بلا غاية ولا تأثير، فالإقتناع دائماً "وهو عقلي ... أساس الإذعان وأساس الحجاج"

مكن أن نقف في رسالة الخطابي على جمل أخرى تمثل إفحاماً للخصم وإبطالًا لدعواه، وقد راعى فيها وي
 الخطابي الأمور النفسية والاجتماعية ونقتبس منها:

"إن القول في وجود ألفاظ القرآن وبلاغتها مع النعت الذي وصفناه صحيح لا ينكره إلا جاهل أو  -
. / "فإنهم ما (6)أولوه ولا المراد في أكثرها على ما ظنوه وتوهموه"معاند، وليس الأمر ... على ما ت

. /فإنهم قد غلطوا في تأويل هذا الكلام، وذهبوا عن المراد (7)زادوا على أن عابوا أفصح الكلام وأبلغه"

                                                 
 66،صبيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 66،صبيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .33ص ،نبيان إعجاز القرآالخطابي،  (3)
 .27ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 .301، صالحجاج أطره ومنطلقاته ،عبد الله ،صولة (5)
 .41-40ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (6)
 .44ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (7)

  

  



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

29 

. /"فما يدري هذا البائس (2). /"هذا سؤال ساقط، والأمر فيه خارج عما جرت به عادات الناس"(1)فيه"
. /"وهذا ما لا يقنع في (3)يقول .... فغلط في الوصف وأخطأ في المعنى كما أبطل في الدعوى"ما 

 .(4)مثل هذا العلم، ولا يشفي من داء الجهل به"
خصم، تحمل قوة حجاجية للاقتناع، بأنّ لفالسياقات السابقة الذكر هي بمثابة خطاب عقلي ل

لعقل، والتّهدّي إلى مواضعه في القرآن، وما تقنيته التي الإعجاز وفهم كنهه ووجهه لايُدرك إلا بإعمال ا
اتبعها عندما ذكّرهم بكونهم "موصوفين برزانة الأحلام، ووقارة العقول والألباب، وقد كان فيهم الخطباء 

إلا لتكون  حجة أقوى وأدعم لتثبيت الأمر عليهم سلباً بالإفحام والتقرير  (5)المصاقع والشعراء المفلقون"
الكلي، وليسير إلى غاية إقناعية مقصودة ونتيجة قوية  أنه لم يسعفهم كل ذلك لإدراك الإعجاز،  بالعجز

وماذا كانت  (6)ولم يسعفهم فيما ذهبوا إليه حيث "تركوا المعارضة لعجزهم، وأقبلوا على المحاربة لجهلهم"
مما فزعوا منه ﴿فَغُلِبُواْ هُنَالِكَ النتيجة، هي تلك التي أكدها الخطابي لهم بأنّ "حظهم مما فروا إليه حظهم 

غِرِينَ ]الأعراف،  .(7)[ ﴾ 119وَٱنقَلَبُواْ صََٰ
وفي تعزيز فكرة السلب فقد كان الخطابي يسلب منهم صفة العقل بضده، فالعاقل ضده الجاهل، 

تبرت كل والعقل ضده الجهل وعدم العلم، والخطابي هنا يؤكد أنّ من أراد أن يتبين حقيقة الفرق بينهما "اع
، لذا وجّه (9)، ذلك أن معرفة الأشياء تتحقق "بأن يعتبر بضدّه ليوقف على حدّه"(8)واحد منهما بضده"

 الخطابي بعض جمله نحو التركيز على ضد العقل والعاقل ومنها:

                                                 
 .45ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .55ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .70-69، صبيان إعجاز القرآني، الخطاب  (3)
 .24ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 .22ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (5)
 .22ص، وانظر ص35 ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (6)
بالقول  . ما فروا إليه: القتال وإشهار السيف والمحاربة، ما فزعوا منه: المقارعة35، صبيان إعجاز القرآنالخطابي،  (7)

 وقبول التحدي للقرآن.
 .30ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (8)
 .54ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (9)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

30 

،/ عناداً (2)،/ "في نحو ذلك من الأمور التي جماعها الجهل والعجز"(1)"وكانوا مرة لجهلهم وحيرتهم"
 .(5)،/ "وهذا ... لا يشفي من داء الجهل به"(4)،/ "لا ينكره إلا جاهل أو معاند"(3)وجهلًا به" للحق

 المبحث الثاني: آليات الحجاج اللغوية 
 الروابط الحجاجيةأولًا: 

تعرّف الروابط بأنها مجموعة من العناصر النحوية والظروف وحروف العطف، تربط بين قولين أو 
دوراً محدداً داخل الاستراتيجية الحجاجية العامة ومنها )الواو، الفاء، لكن، إذن،  حجتين، وتسند لكل قول

حتى، لأنّ، بل، بما أنّ، لا، لا سيما، لام التعليل، المفعول لأجله، ... الخ( ولهذه الروابط دور ظاهر في 
مل؛ إذ حجاج مدونة الخطابي الإعجازية، ويكمن في " ترتيب الحجج ونسجها في خطاب واحد متكا

 :(7)وتُقسم الروابط إلى عدة أنماط .(6)تفصل مواضع الحجاج، بل وتقوي كل حجة منها الحجة الآخرى"
روابط مدرجة  روابط مدرجة للحجج "حجة قوية أو ضعيفة" )حتى، بل، لكن، مع ذلك، لأنّ، سيما(.

حتى، لا اجي)اوق الحجروابط التس روابط التعارض الحجاجي )بل، لكن، مع ذلك(. للنتائج )إذن، لهذا(.
 سيما(.ونذكر بعض تلك الروابط؛ لنتبين فاعلية توظيفها في مدونة الرسالة .

  .الرابط الحجاجي)حتى(1
يعدّ الرابط )حتى( من الروابط الحجاجية التساوقية القوية، وينبغي للحجج التي تكون مربوطة 

التي ترد بعد هذا الرابط تكون هي الأقوى،  بواسطة هذا الرابط، أن تنتمي إلى فئة حجاجية واحدة، والحجّة
 .(8)ولذا فإنّ القول المشتمل على الأداة "حتى" لا يقبل الإبطال والتعارض الحجاجي

                                                 
 .28، صبيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .28ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .28ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .40ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 .24ص ،بيان إعجاز القرآنلخطابي، ا (5)
 .472، صاستراتيجيات الخطابعبدالهادي،  الشهري،  (6)
 .30، صاللغة والحجاجالعزاوي، أبو بكر،  (7)
 .73ص ،اللغة والحجاجالعزاوي، أبو بكر،  (8)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

31 

ومن شواهده عند الخطابي وهو يردّ على من زعموا أنّ إعجاز القرآن من جهة البلاغة، لكن 
به عند سماعه ضرباً من المعرفة لا يمكن  يصعب عليهم تحديد وجه هذا الإعجاز، وإنّما يعرفه العالمون 

، فيرد الخطابي:" قلت فأما من لم يرض من المعرفة بظاهر السّمة دون ]بمعنى إلا[ البحث عن (1)تحديده
باطن العلة، ولم يقنع في الأمر بأوائل البرهان حتى يستشهد لها دلائل الامتحان، فإنّه يقول إنّ الذي يوجد 

، فما بعد حتى جاء حجة قوية أقوى من الحجة التي (2)... أمر لا بد له من سبب"لهذا الكلام من العذوبة
 قبلها لمن لم يرضَ بالظاهر من الحقائق ويروم البحث عن باطن العلة لإعجاز القرآن.

، ومن شواهده قول الخطابي: "فإنه يقول إن الذي يوجد لهذا الكلام من العذوبة في حس السامع
ذا يكون له ه حتىا يتحلى به من الرونق والبهجة التي يباين بها سائر الكلام والهشاشة في نفسه، وم

 الأثربالصنيع في القلب، والتأثير في النفوس، ... أمر لا بد له من سبب" فالخطابي يحتج لسر الإعجاز 
 النفسي الذي يتركه:

 )حجة/ما قبل حتى( ← ة في حس السامع والهشاشة في نفسهعذوب
 )حجة/ ما قبل حتى(  ←  الرونق والبهجةما يتحلى به من 

 )حجة أقوى/ ما بعد حتى( ← له صنيع في القلوب وتأثير في النفوس
ودليل ذلك أنّه أفرد في نهاية رسالته جزءاً خاصاً لبيان مدى التأثير النفسي للقرآن عند سماعه 

ذ من آحادهم، وذلك صنيعه :"قلت في إعجاز القرآن وجهاً آخر ذهب عنه الناس فلا يكاد يعرفه إلا الشا
 ، ليجعل من هذا الأثر حجة قوية على مدى إعجازه.(3)بالقلوب وتأثيره في النفوس"

وفي سياق حديثه عن إعجاز القرآن المتمثل في النظم، يأتي الرد الحجاجي مدعوماً بـ)حتى( التي 
العلة لإعجاز القرآن المتمثل تدل على أنّ ما بعدها غاية لما قبلها، وما بعدها الحجة الأقوى على باطن 

لا  حتىفي لفظه ومعناه ونظمه: "وإذا تأملت القرآن وجدت هذه الأمور منه في غاية الشرف والفضيلة، 
]تقديره وحتى لا ترى[ نظاماً أحسن تأليفاً  ترى ترى شيئاً من الألفاظ أفصح ولا أجزل ... من ألفاظه، ولا 

 .(4)وأشد تلاؤماً"

                                                 
 .24ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .25ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .70ص ،ن إعجاز القرآنبياالخطابي،  (3)
 .27ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

32 

 )حجة( ←م في القرآن غاية الشرف والفضيلة    اللفظ والمعنى والنظ
 )حجة قوية/ ما بعد حتى الظاهرة( ←لا ترى شيئا أفصح ولا أجزل من ألفاظ القران     

 )أقوى حجة/ ما بعد حتى المضمرة(     ←لا ترى نظماً أشد تلاؤما وأحسن تأليفا 

 .الرابط الحجاجي )لكن(2
قع أنه ي لحجاجية المدرجة للحجج القوية وليس للنتيجة، كمايعد هذا الرابط من الروابط التداولية ا

ضمن روابط التعارض الحجاجي أو الحجج المتعاندة، ويؤدي دور الاستدراك؛ فالمتكلم يضمنه خطابه 
 ليستدرك به على كلامه، ويوجه الحجاج الوجهة التي يريدها بحيث يكون ما بعده عكس لما قبله.

يثه عمن قالوا بأنّ القرآن معجز فيما يتضمنه من الأخبار عن ومن شواهد هذا الرابط عند حد
الكوائن في مستقبل الزمان .يقول: "قلت: ولا يُشك في أنّ هذا وما أشبهه من أخباره نوع من أنواع إعجازه، 

ليس بالأمر العام الموجود في كل سورة من سور القرآن، وقد جعل الله سبحانه في صفة كل سورة  ولكنه
 .(1)معجزة بنفسها لا يقدر أحد من الخلق أن يأتي بمثلها"أن تكون 

 فاستثمر الخطابي خاصية الانعكاس في الأداة )لكن(، ووجه ما بعدها ليكون نتيجة مضادة لما
هب ما ذ قبلها، فجاء ما بعدها مؤكداً أنّ هذا لا يوجد  في كل سور القرآن، فدل على أنّ المعنى في غير

 اليه 
ه المعارضة يقول: "قلت: وهاهنا وجه آخر يدخل في هذا الباب، وليس بمحض وفي حديثه عن أوج

فاستطاع الخطابي من خلال الاستدراك، . (2)نوع من الموازنة بين المعارضة والمقابلة" ولكنهالمعارضة، 
 أن يُدخل نوعاً جديداً من أصول المعارضة وأنواعها، كدليل جديد على سوء فهم مسيلمة لهذا الفن، وعدم
إدراكه لشروطه وخصائصه وأنواعه، ليوجه الخطاب نحو دلالة أنّ ما جاء به مسيلمة، لا يصلح من 

 الأصل أن يوضع مقابل كلام الله لتتم بينهما الموازنة والمعارضة.
وفي موضع آخر نجد الخطابي عند شرحه للفرق بين الشّح والبخل يستعمل الأداة لكن ليستدرك بها 

 الشح ما يجده الشحيح في نفسه من الحزازة عند أداء الحق، والبخل هو منع على قول من زعموا أنّ 

                                                 
 .23ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .65ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

33 

الشح أن  ولكنوليوضح الفرق الصحيح بينهما، "قال: ليس ذاك الشح الذي ذكره الله في القرآن،  الحق،
 .(1)ذاك البخل، وبئس الشيء البخل" ولكنتأكل مال أخيك ظلماً، 

 ل(.الرابط الحجاجي )لام التعلي3
من الروابط الحجاجية المدرجة للحجج القوية، فيكون حجة لبيان السبب، يربط بين مقولتين يعد 

بحيث يكون ما بعده تعليل وتبرير وحجة تفسيرية لما قبله، ومن شواهده عند الخطابي عندما أشار إلى 
أقبلوا على عجزهم، و ل عجز المعاندين عن المعارضة مع توافر الدواعي لديهم فقال: "فتركوا المعارضة 

 :(2) ، فكان حظهم مما فروا إليه، حظهم مما فزعوا منه )فغلبوا هنالك وانقلبوا صاغرين("لجهلهم المحاربة
 عجزهم عن الاتيان بمثل القرآن.                   تركوا المعارضة         

 المحاربة للمعاجلة. جهلهم وعنادهم بأنهم قادرون على                 اقبلوا على المحاربة       
همها ونجد أنّ الاقتباس السابق يحمل حججاً مترابطة مع بعضها كما يحمل النتيجة أيضاً، يمكن ف

 كالآتي : 
 السبب جهلهم ←وهو الإقبال على محاربة الرسول    ←حظهم مما فروا إليه 

 السبب عجزهم ←وهو معارضة القرآن والإتيان بمثله  ←حظهم مما فزعوا منه 
 تيجة )ن( = لم يفلحوا بصنيعهم لا قولًا ولا فعلًا فغلبوا وانقلبوا صاغرين.الن

ولذلك نجد الخطابي يؤكد النص السابق بنص آخر عندما قال: "وكيفما كانت الحال ودارت 
القصة، فقد حصل باعترافهم قولًا، وانقطاعهم عن معارضته فعلًا أنّه معجز، وفي ذلك قيام الحجة وثبوت 

 وفي موازنة حجاجية للنصين السابقين يمكن أن نتمثل الآتي: .(3)المعجزة"
 ( "تركوا المعارضة لعجزهم" = حصل باعترافهم قولًا.1حجة )
 ( "اقبلوا على المحاربة لجهلهم" = انقطاعهم عن معارضته فعلًا.2حجة )
 ( "فغلبوا وانقلبوا صاغرين" = في ذلك قيام الحجة وثبوت المعجزة.3نتيجة )
 نا ذكرها لتحصل الفائدة منهاواهد أخرى ساقها الخطابي لهذا الرابط يمكن لوثمّة ش

                                                 
 .31-30ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .35ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .29ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)

 السبــــب

 السبــــب



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

34 

./ (1)آية بينة لينة" يكون ل"فكان اجتماع الأمرين في نظمه مع نبّو كل واحد منهما على الأخر ... 
أبلغ في القرآن وأوكد لإقامة  تكون ل"وكذلك في سورة "المرسلات" ذكر أحوال القيامة وأهوالها ... 

... بإزاء نعمه،  يحذروهال./ "قيل إن نعمة الله فيما أنذر به وحذر من عقوباته على معاصيه (2)ة"الحج
 .(3)فيها" يرغبوال  على ما وعد وبشر من ثوابه على طاعته 

 جله(.الرابط الحجاجي )المفعول لأ4
اهده في ومن شو  ويعدّ هذا الرابط من الروابط الحجاجية التي تقتضي قوة حجاجية لبيان السبب.

رسالة الخطابي في حديثه عن الوليد بن المغيرة الذي كان يعرف الحق، ولكنه لعناده ومكابرته يتجاوزه إلى 
الباطل فقال: "أنه لما طال فكره في أمر القرآن، وكثر ضجره منه... لم يقدر على أكثر من قوله: )إن هو 

 .(4)وانقطاعاً دونها" إلا قول البشر( عناداً للحق وجهلًا به، وذهاباً عن الحجة
فالكلمات )عناداً، جهلًا، ذهاباً، انقطاعاً( كلها كلمات تحمل قوة حجاجية تبين مدى الحيرة واليأس 
وجهل العناد والمكابرة لدى الوليد بن المغيرة، كما تتضمن مقتضى حجاجياً بأنّ ابن المغيرة كان يعرف 

، "فلم يتمالكوا أن يعترفوا به نوعاً من به النبي  الحق ويعرف القرآن ويؤثر به ولا يجهل صدق ما جاء
 ، لكن عنادهم قادهم إلى المحاربة والانكار والمعارضة.(6)، "فقد حصل باعترافهم قولًا"(5)الاعتراف"

وفي سياق تأكيد الخطابي على مناجزة المعاندين القرآن والرسول بالحرب للخلاص منه واستئصاله، 
جاجي النحوي قائلًا: "وإنما عاقهم عن ذلك رأي آخر ... وهو مناجزتهم إياه راح يؤكد ذلك بالرابط الح

إلى الخلاص منه، .... فمالوا إلى هذا الرأي قصداً إلى اجتياحه  استراحةالحرب ومعاجلته بالإهلاك 
 .(7)واستئصاله"

                                                 
 .26ص ،بيان إعجاز القرآني، الخطاب (1)
 .53ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .54ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .28ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 الصفحة  نفسها. ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (5)
 .29ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (6)
 .35ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (7)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

35 

 .الرابط الحجاجي )لذلك، لأجل ذلك(:5
حجة معينة أو حجج تخلص إلى نتيجة فيكون وهو من الروابط المدمجة للنتيجة، حيث يتقدمها 

 عمل هذا الرابط أن يربط المقدمة بالنتيجة. ومن تمثّلات الخطابي له في رسالته.
"ووجدت عامة أهل هذه المقالة قد جروا في تسليم هذه الصفة للقرآن على نوع من التقليد وضرب  -

غة التي اختص بها القرآن ... صاروا إذا سئلوا عن تحديد هذه البلا ولذلكمن غلبة الظن ... 
 .(1) قالوا ...."

"قلت: هذه مباراة عجيبة، ومعارضة تامة، ... وللحارث فيها ما ليس لامرئ القيس لأن المبتدئ  -
متمكن ... والمجيز مقصور إليه ... فلذلك قد أبر عليه الحارث من التصرف ... فلذلك قد أبر 

بيه.... ولأجل ذلك آل امرؤ القيس ألا يماتن شاعراً عليه الحارث لما جاء من حسن التمثيل والتش
 .(2)بعده"

 ائزين"وهذه الأمور لا يتفق مجموعها في اليسير من الكلام إلا لمثله من المبرزين في الشعر الح -
له  ولأجل ذلك كان يركض الوليد ]بن عبد الملك[ برجله إذ لم يتمالك أن يعترف فيه قصب السبق،

 بفضله".
بعده  لسابقة يتضح منها دور هذا الرابط الحجاجي في ربط ما قبله وهو المقدمة بمافالاقتباسات ا

لى عليصبح ما بعده نتيجة حتمية لتلك المقدمة لا خلاف عليها، ولتوضيح الفكرة نمثّل  وهو النتيجة،
 نموذج واحد منها:

يه فحارث اليشكري وله الحجة )ما قبل الرابط(: المبتدئ في الشعر دائماً متمكن من الاختيار وهو ال
 متسع، والمجيز مقيد بالتصرف )وهو امرؤ القيس(.

 النتيجة)ما بعد الرابط( : أبرّ الحارث على امرؤ القيس وفاز بالمعارضة عن طريق فن الإجازة.
 ثم تولّد من هذه الفئة الحجاجية ]الحجة/النتيجة[ فئة أخرى تمثلت بالآتي:

 وتغلبه عليه مع ما لامرئ القيس من شهرة في الشعر.الحجة: فوز الحارث على امرئ القيس 
 النتيجة: قرار امرئ القيس ألا يماتن شاعراً بعد ذلك.

                                                 
 .28ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .61ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

36 

 .الرابط الحجاجي )أمّا(:6
فقد أشار طه عبد الرحمن إلى أنّ الأصل في استعمال القانون الحجاجي )أمّا(، بما هي حرف 

لمتكلم يخبر المخاطب بأقصى ما يمكن من شرط وتوكيد وتفصيل، هو قاعدة تخاطبية مقتضاها أنّ ا
الفائدة، فيصير هذا الأخير إلى حمل قوله على إفادة أنّ العلاقة بين المقدم والتالي علاقة شرط طرداً أو 

 ، أو علاقة تُحمل على التفصيل.(1)عكساً معاً 
؛ لما تحمله وقد سعى الخطابي إلى توظيف الأداة الحجاجية )أما ... فـ ...( في كل أجزاء رسالته

، وهذا ينسجم مع ميل (2) من قوة على التفصيل والتحليل والاستيعاب، لذا يسمونها بقانون )الاستيعاب(
الخطابي إلى تحليل الكثير من القضايا اللغوية والنقدية وتفصيلها، وبعض الآيات والأحاديث التي تدعم 

 مقولته ودعواه أو قد تفنّد مقولات الخصم.
 منها: فروقات اللغوية، وما قدّمه من شروحات وتعليلات مثّل بها غير مرّة نقتبسففي حديثه عن ال

 .(3) النعت والصفة، فإن الصفة أعم والنعت أخص ...." أما" -
 .(4) قول القائل لصاحبه: أقعد واجلس، فقد حكى لنا عن النفي...." وأمّا" -
 .(5) نفي ..."قولك: نعم وبلى، فإنّ بلى جواب عن الاستفهام بحرف ال وأماّ" -
 .(6) "وأما مِن وعن فإنهما يفترقان في مواقع كذلك...." -

رها فنلاحظ كيف أن )أمّا( كانت تمهيداً لتفصيل قضية ما من خلال ربطها بالفاء، التي يأتي دو 
 يل.التحللربط جواب أمّا بها، فما بعد الفاء هو جواب الخطابي وردّه عن تلك المسألة بالتفصيل والشرح و 

 نقتبس منها: تمثلاتها عند حديثه عن شرائط البلاغة الثلاث،ونجد 
 .(7) "أمّا المعاني التي تحملها الألفاظ فالأمر في معاناتها أشد لأنها ...." -

 

                                                 
 .356، صاللسان والميزان والتكوثر العقليطه،  عبد الرحمن، (1)
 .356، صاللسان والميزان والتكوثر العقلي ،عبدالرحمن طه (2)
 .31ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .31ص ،قرآنبيان إعجاز الالخطابي،  (4)
 .31، صبيان إعجاز القرآنالخطابي،  (5)
 .32ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،   (6)
 .36ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،   (7)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

37 

 .(1) وأمّا رسوم النظم فالحاجة إلى الثقافة فيها أكثر لأنها ...." -
بة مما شرطنا في حدود "وأمّا ما ذكروه من قلة الغريب في ألفاظ القرآن ... فليست الغرا -

 .(2)البلاغة"
 كما نجد الخطابي يوظفها بكثرة عند حديثه عن الاعتراضات التي أشار إليها الخصم للغمز في

ا، ة أمّ ألفاظ القرآن، فكان مع كل آية يروم شرحها وتفنيد مقولات المغرضين حولها، يوظف الأداة الشرطي
 ومن توظيفاتها:

، "وأمّا قوله تعالى )ونزداد كيل بعير...( فإن (3) ئب فإن الافتراس ...""فأمّا قوله تعالى فأكله الذ
ويسير على هذا  (5) ، "وأمّا قوله تعالى: )سيجعل لهم الرحمن وداً( فإنهم قد غلطوا..."(4) معنى الكيل ...."

 النهج مع الاعتراضات كلها.
غيره للقرآن فقد اتّبع النهج وفي الجزء المخصص للمعارضة الذي أشار فيه الى معارضة مسيلمة و 

قول مسيلمة فمعلوم أنه كلام  أمّانفسه، فكان يبدأ بتفنيد ما جاؤوا به من سور قصار فيفتتح، ردّه بقوله: "
قول الآخر: الفيل ما الفيل، وقول صاحب ألم تر كيف فعل ربك .... فإن كل  وأمّاخال من كل فائدة... 

 .(6)صاف المعارضات وشروطها"واحد من هذين الكلامين ... خال من أو 
وفي سياق الحديث عن علاقات الشرط وتوظيفها كقوة حجاجية تدعم رأي المتكلم وتسانده في 

لم حرف النفي ( وما ينتج عنها من تقدير  –الوصول إلى مبتغاه، يمكن الإشارة إلى الأداة الحجاجية )لو 
كنت  ولو، ويستشهد الخطاب له بقوله "نتائجالروابط المدرجة للللرابط الضمني )إذن(، والذي يعد من 

تضعه في غير  ولمتحرّف القول عن جهته،  لمتعرف شيئاً من قوانين الكلام وأوضاع المنطق ورسومه 
 .(7)موضعه"

                                                 
 ..36، صبيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .37ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .41ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .42ص ،جاز القرآنبيان إعالخطابي،  (4)
 .45ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (5)
 .57+55ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،   (6)
 .66ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (7)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

38 

فالخطابي يسوق هذا النص ليفنّد به ادّعاء مسيلمة الكذاب وافترائه على القرآن، فالكلام حجة قوية 
، وأنّه جاهل بقوانين الكلام وأوضاع المنطق فحرف الشرط )لو( دعم فكرة على تبكيت وتقريع مسيلمة

 النفي كحجة على مسيلمة، ويمكن تمثلها بالآتي:
  هته.جل عن مسيلمة لا يعرف شيئاً من قوانين الكلام                 هو جاهل بها فحرّف القو

 فوضع الألفاظ بغير موضعها  مسيلمة لا يعرف أوضاع المنطق ورسومه            هو جاهل به
 

م والنص برمته يحمل قوة اقتضائية تتمثل في إبطال مزاعم مسيلمة كونه جاهلًا بقوانين الكلا
 وأوضاع المنطق، ومن يجهل كلاهما فهو غير مؤهل للمعارضة ولا يمتلك مقوماتها، إذن ما جاء به لا

 يرقى لمستوى رسوم المعارضة.
ل رسالته، إلى أنّ القول في وجود ألفاظ القرآن وبلاغتها، على النعت وقد كان الخطابي أشار في أو 

، ثم لما وصل إلى المعارضة أشار بذلك صراحة إلى (1)الذي قدمه ووضعه لا ينكره إلا جاهل أو معاند
 مسيلمة ومن معه ووسمهم بميسم الجهل.

 ثانياً: العوامل الحجاجية:
بط بين الحجة والنتيجة، فإنّ العوامل الحجاجية تقوم إذا كانت الروابط الحجاجية تتأسس على الر 

بحصر الإمكانيات الحجاجية التي تكون لقول ما وتقييدها، وهي العناصر التي تكون داخل القول الواحد، 
... لحصر مثل ]إنّما، ما ... إلا، لاوتدخل على الإسناد مثل الاستثناء والنفي، ومن العوامل أيضاً أدوات ا

 .(2)أخرى إلا[ وعوامل 

 .العامل الحجاجي )إنّما(:1
وتتمثل وظيفة هذا العامل في زيادة القوة الحجاجية للجمل، حيث يقتصر دوره على الحجاج فقط، 
ويفيد معنى الحصر، وقد اعتمد الخطابي في رسالته على هذا العامل الحجاجي كثيراً، لإيصال فكرته 

ه يتمثل في التأثير على المتلقي، وحمله على الإقناع والدفاع عن دعواه وإبطال مزاعم الخصم، وكان دور 
 والإذعان، ومن أهم السياقات التي وظفت هذا العامل الحجاجي في الرسالة:

                                                 
 .41ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .64، صالحجاج في اللغةالعزاوي، أبو بكر،  (2)

  إذن
 أداة مضمرة

 إذن
 أداة مضمرة



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

39 

يعرفه العالمون به عند سماعه ضرباً  وإنّما"قالوا إنّه لا يمكننا تصويره ولا تحديده بأمر ظاهر  ...  -
 .(1)من المعرفة لا يمكن تحديده"

هو إشكال أحيل به على  وإنّمانع في مثل هذا العلم، ولا يشفي من داء الجهل به، "وهذا لا يق -
 .(2)إبهام"

يقوم الكلام بهذه الأشياء الثلاثة: لفظ  وإنّماتعذّر على البشر الإتيان بمثله لأمور منها ....  وإنّما" -
 .(3)حاصل، ومعنى به قائم، ورباط لهما ناظم"

عاقهم عن ذلك رأي آخر كان  وإنّماجنبوا عن معارضة القرآن ....، كاعوا و  إنّما"تبينت أن القوم  -
 .(4) أقوى في نفوسهم وأجدى..."

المختار منه النمط الأقصد الذي  وإنّمايكثر وحشي الغريب في كلام الأوحاش من الناس ....  وإنّما" -
 .(5)جاء به القرآن"

لط به هذا الجاهل أنه وضع كلمة "وأما قول الآخر وما جاء به من نعت الحبلى، فإن أول ما غ -
وجه  وإنّماتستعمل هذه اللفظة في العقوبات ونحوها...  وإنّماالانتقام في موضع كلمة الإنعام ... 

 .(6)الكلام مما رامه من المعنى أن يقول: ألم تر إلى ربك كيف لطف بالحبلى"
 .(7)يحقق معرفة الشيء بأن يُعتبر بضدّه، ليوقف على حده" وإنما" -

 كل جملة من الجمل السابقة جاءت في سياق محدد، كما أنها تدعم فكرة معينة في موضوع إنّ 
بيان وجه سر الإعجاز في القرآن، وإبطال مزاعم المشككين وتفنيدها، ففي كل جملة ظهر فيها العامل 

السياقات الحجاجي )إنّما(، كان الخطابي يحتج لفكرة ليؤكد على أهميتها أو بطلان فكرتها. ومن يراجع 
المقتبسة للعامل )إنّما( يتبين له أنّ دوره الحجاجي تمثل في غايتين: الأولى العمل على إثبات ما يأتي 

                                                 
 .24ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .25ص ،بيان إعجاز القرآنخطابي، ال (2)
 .26ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .35ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 .37ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (5)
 .69ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (6)
 .54ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (7)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

40 

 (2)، ففي قوله: "وإنّما المعارضة على أحد وجوه"(1)بعده ونفي ما قبله، وهذا مجموع عليه عند أئمة النحو
ويريد بالكلام بعد إنّما إثبات الوجوه الصحيحة فكأنه ينفي ما قدّمه قبل إنّما من كلام حول المعارضة، 

 للمعارضة.
الثانية: تقييد الإمكانيات الحجاجية التي تكون لقول ما وحصرها، فانظر مثلًا لقوله "قالوا إنّه لا 

، فالخطابي ساق هذه الجملة في معرض  (3)يمكن تصويره ... وإنما يعرفه العالمون به عند سماعه"
ى أنّ الإعجاز في القرآن يكمن في بلاغته، لكنهم عجزوا عن توضيح العلّة في ذلك، الحديث لمن ذهبوا إل

وحصروا معرفة هذه العلّة للخاصة من العلماء العالمين ببيان القرآن وبلاغته، المتمرّسين والمتذوقين له، 
تقييد فكرة فلا يدرك هذا الأمر إلا هم ومن على شاكلتهم، فالعامل الحجاجي )إنّما( ساعد على حصر و 

معرفة سر الإعجاز البلاغي بفئة مخصوصة من أهل العلم والمعرفة، لذا اعتبر الخطابي مثل هذا التعليل 
، فقيّد (4)ضرباً من الإيهام ومجرد توهمات، فهو "لا يقنع في مثل هذا العلم ولا يشفي من داء الجهل به"

ن الإيهام، واستعان بتأييد فكرته وإبطال الفكرة وحصر إمكانياتها بأنّ ما يقولونه أمر مشكل وضرب م
مزعمهم القائم على الظن دون التحقيق بالعامل الحجاجي إنّما، فقال: "إنّما هو إشكال أحيل به على 

 .(5)إيهام"

 

 .العامل الحجاجي )لأنّ(2
عليلًا تله أو يعتبر العامل )لأنّ( من أهم ألفاظ التعليل، وقد استعمل الخطابي هذا العامل تبريراً لفع

 له، بناءً على سؤال ملفوظ به أو سؤال مفترض، ومن سياقاته في رسالة الخطابي:
 (6)جاء بأفصح الألفاظ في أحسن نظوم التأليف" لأنّه"فتفهم الآن واعلم أنّ القرآن إنّما صار معجزاً  -

                                                 
 .291، ص1978، تعليق نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، لوممفتاح العهـ(، 626أبو يعقوب السكاكي ) (1)
 .58ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .24ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .24ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 .24ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (5)
 .25ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (6)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

41 

فالحاجة إلى  نتائج العقول .... وأما رسو النظم لأنها"فأما المعاني .... فالأمر في معاناتها أشد  -
 .(1) لجام الألفاظ ...." لأنهاالثقافة والحذف فيها أكثر 

المذكور منه يدل على المحذوف.... وقد قيل: إن الحذف في  لأن"وإنّما جاز حذف الجواب ....  -
 .(2)النفس تذهب في الحذف كل من مذهب" لأنمثل هذا أبلغ ..... 

جد الخطابي يتحدث عن بلاغة الحذف، ويريد أن ولتوضيح الفكرة نقف على الاقتباس الآخير، فن
يعلّل ويفسر موطن البلاغة في الحذف، فتمكن بذلك من خلال الرابط السببي )لأنّ( ويمكن لنا أن نمثل 

 ذلك بالآتي:
المذكور فيه يدل                                             حذف الجواب في بعض المواضع

 لساني، تماسك النص(.على المحذوف )سبب نحوي 
ل النفس تذهب بالحذف ك                     الحذف للجواب في بعض المواضع                

 مذهب )سبب بلاغي نفسي، بلاغة التأثير(.

 .العامل الحجاجي )ما ... إلا(:3
داتين من التراكيب التي تترتب فيها الحجج بحسب درجتها الحجاجية، ذلك التركيب الذي يتضمن الأ

)ما ... إلا( أو )أداة نفي ... إلا( في ترتيب الحجج في سلّم واحد؛ إذ إنّ هذا العامل "يوجه القول وجهة 
، كما أنه لا يربط بين الحجة والنتيجة بل يقوم بحصر وتقييد الإمكانات (3)واحدة نحو الانخفاض"

 خاطَب بفعل شيء ما.الحجاجية التي تكون لقول ما، وهذا ما يستثمره المخاطب لإقناع الم
ففي حديث الخطابي عن شرائط البلاغة، بيّن أن الكلام يقوم باللفظ والمعنى والنظم، وأنّ هذه 
الفضائل توجد على التفرق في أنواع الكلام ولم توجد مجتمعة إلا في كتاب الله، فحصر وجودها فيه قائلًا: 

                                                 
 .29ص ،بيان إعجاز القرآني، الخطاب (1)
 .52ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
إشراف حمادي  : ضمن )أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية(،المبخوت، شكري،" نظرية الحجاج في اللغة"   (3)

 .381تونس، ص ،حمود، جامعة الآداب والعلوم الإنسانية

 جائز وحسن )حكم(
 "جاز حذف الجواب وحَسُن"

 لأنّ 
 رابط سببي

 فيه تحقيق للبلاغة
 "أبلغ من الذكر"

 لأنّ 
 رابط سببي



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

42 

لعليم القدير، الذي أحاط بكل شيء علماً، وأحصى "فأما أن توجد في نوع واحد منه فلم توجد إلا في كلام ا
 .(1)كل شيء عدداً"

وفي سياق تفريقه بين النعت والصفة، فقد حدد الوجهة البلاغية للنعت، وحصرها في محدود قائلًا 
، لذا بيّن (2) "وأما النعت فلا يكاد يطلق إلا فيما لا يزول ولا يتبدل، كالطول والقصر والسواد والبياض..."

 .(3)النعت أخص من الصفة أنّ 
ولما تحدّث عن الفرق بين بلى ونعم، نقل رأي النحوي الفرّاء ليحدد به إمكانات قدرة الحرف )بلى( 

. وفي (4)في مسألة الجواب قائلًا: "وقال الفراء: بلى لا يكون إلا جواباً عن مسألة يدخلها طرف في الجحد"
ور القرآن لو كانت مرتبة، بحيث تكون أخبار الأمم في بيان توضيح الخطابي وردّه على من رأوا أنّ س

سورة، والمواعظ والأمثال في سورة كان ذلك أحسن، أشار إلى أنّ نزول القرآن بهذه الصورة أكثر لفائدتين 
وأعم لنفعه، وأشار أنّه "لو كان لكل باب منه قبيل، ولكل معنى سورة مفردة لم تكثر عائدته، ولكان الواحد 

والمعاندين المنكرين له اذا سمع السورة منه لا تقوم عليه الحجة به إلا في النوع الواحد الذي من الكفار 
تضمنته السورة الواحدة فقط ،فكان اجتماع المعاني الكثيرة في السورة الواحدة اوفر حظاً وأجدى نفعاً من 

 .(5)التمييز والتفريد للمعنى الذي ذكرناه "
ت بعض المبطلين على بعض ألفاظ القرآن، التي وردت في ظنهم وفي ردّ الخطابي على اعتراضا

مخالفة لمعنى السياق، فقد قام بتوظيف العامل الحجاجي ليحصر به سبب الاعتراض والإدعاء، ويفنّد 
اعتراضاتهم بطريقة صارمة مقنعة ، فيقول: "إن القول في وجود ألفاظ القرآن وبلاغتها على النعت الذي 

كره إلا جاهل أو معاند، وليس الأمر في معاني هذه الآي على ما تأوّلوه، ولا المراد وصفناه صحيح لا ين
 .(6)في أكثرها على ما ظنوه وتوهموه"

 

                                                 
 .27ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .31ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،   (2)
 .31ص  ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .32ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 .54ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (5)
 .41ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،   (6)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

43 

 المبحث الثالث: السلم الحجاجي
 :(1)يعد السلم الحجاجي علاقة تراتبيّة للحجج يمكن الترميز لها كالآتي

 
 

 
 

 :(2)" ،ويتّسم السلم الحجاجي بسمتين د هي حجج وأدلة تخدم النتيجة "ن –ج  –ب 
كل قول يرد في درجة ما من السلم يكون القول الذي يعلوه أقوى منه بالنسبة إلى ن "النتيجة"،  أولًا: 

 بحيث يلزم عن القول الموجود بالطرف الأعلى جميع الأقوال التي دونه.
أن "ج"  و"د" الذي يعلوه درجة يؤدي إليها،  إذا كان القول "ب" يؤدي إلى النتيجة "ن"، فهذا يستلزم ثانياً: 

 والعكس غير صحيح، ويمكن لنا التوضيح بالسلم الحجاجي الآتي:
هذه الجمل الثلاث تسمى "فئة 
حجاجية" وهي حجج متفاوتة في 
قوتها نحو النتيجة، وكلها 

 استلزمت بنتيجة واحدة مضمرة.
جه أو الوجوه التي كان بها القرآن معجزاً، يبدأ الخطابي رسالته بالبحث عن سبب الخلاف في الو 

وتفنيد كل الوجوه السابقة، ثم يستدل بعد ذلك على استقرار حقيقة الإعجاز، وثبوت التحدي للعرب قاطبة 
ليستشهد بأقواله  ظل يخاطبهم مدّة عشرين عاماً، ويستحضر الخطابي رسول النبوة  بكون الرسول 

عهم مع عدم مقدرتهم على معارضة القرآن، ويمكن تمثيل ذلك بالسلم وأفعاله على عجز المشركين وانقطا
 :(3)الحجاجي الآتي

                                                 
 .61-60، صتهالحجاج مفهومه ومجالاالعزاوي، أبو بكر، "الحجاج في اللغة"، ضمن كتاب  (1)
 .60، انظر العزاوي، مرجع سابق، ص105، صفي أصول الحوار وتجديد علم الكلامعبد الرحمن، طه،  (2)
 .21ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)

 ن = النتيجة "مضمرة"
 د 
 ج
 ب
 

 كفاءة علمية عالية ن = زيد ذو    
 حصل زيد على الماجستير )قً / قول حجاجي(     د 
 / قول حجاجي( )قَ  الإجازةحصل زيد على      ج
 / قول حجاجي( )قَ  الثانويةحصل زيد على      ب
 



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

44 

 
 
 
 
 

فلقد حمّل الخطابي الفئة الحجاجية السابقة صوراً من التوبيخ والتقريع للمشركين المعاندين، وقادهم إلى 
ول بالعداء من خلال تأكيده الإذعان بحقيقة أنّ القرآن معجز،وأكّد فشل تذرعهم بالحرب ومناصبتهم الرس

لهم أنه "لو كان بوسعهم ]يقصد المعارضة[ وتحت أقدارهم، لم يتكلفوا هذه الأمور الخطيرة، ... ولم يكونوا 
 .(1)تركوا السهل الدمث من القول إلى الحَزَن الوعر من الفعل"

، ويتخذ من وفي سياق آخر يشير الخطابي إلى تهيّب السلف من تفسير القرآن خوفاً من الزلل
الأصمعي وعمر بن الخطاب وابن عباس شواهد حجاجية على تأكيد فكرة التهيّب والخوف من عدم إصابة 

 : (2)المعنى المقصود، من خلال تراتبية سلمية نوضحها بالسلم الآتي
 
 
 
 
 
 
 

(، 1ن )ق ( أقوى م2ونلحظ في السلم السابق أنّ الحجج تتمايز من حيث قوتها إلى النتيجة فـــ )ق 
الذي ينص على أنّ ) كل  (، وهذا يُحقق شرط من شروط السلم الحجاجي،2( أقوى من )ق 3وكذلك )ق

                                                 
 .22-21ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .36، ص34ص،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)

عن المعارضة والاتيان  مهن عجز قو مت الرسول تثبّ ن = 
 بمثل القرآن ولو بآية.

 مسفّهاً آراءهم وأحلامهم. 
 ياً على أديانهم وآلهتهم.زار  
 أظهر لهم الرسول النكير )مظهراً لهم النكير(. 
يطالبهم بالاتيان بمثل القرآن مدة  )ص(بقي الرسول  

  عشرين عاماً 

تهذيب أهل السلف من تفسير القرآن وترك القول فيه حذراً من الزلل ن = 
 عن المعنى المقصود

ناناً ولا غسلين ولا الرقيم، ابن عباس ترجمان القرآن بقول لا أعرف ح 
 (3وهل التّفث في شيء من كلام العرب؟)ق

عمر بن الخطاب مع فصاحته وبراعته يلوم نفسه كلما راجعها لمعنى  
 (2كلمة لم يفهمها من القرآن قائلًا هذا تكلف منك يا ابن الخطاب)ق

 (1الأصمعي وهو إمام أهل اللغة لا يفسر شيئاً من غريب القرآن )ق 
  



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

45 

قول يرد في درجة ما من السلم يكون القول الذي يعلوه أقوى منه بالنسبة الى ن "النتيجة"، بحيث يلزم عن 
 القول الموجود بالطرف الأعلى جميع الأقوال التي دونه( 

السلالم الحجاجية بوضوح في الجزئية الخاصة، التي أبان فيها الخطابي عن عِلّة  وتظهر فكرة 
الإعجاز الحقيقي للقرآن وهي النظم، وتكلّم على قوانين عمود البلاغة وأجناس الكلام، فالخطابي بعد أن 

عبر على أنّ السبب له يعرض آراء السلف في وجوه الإعجاز وتفنيدها وردّها يقول: "فدلّ النظر وشاهد ال
والعلة فيه أن أجناس الكلام مختلفة، ومراتبها في نسبة التبيان متفاوتة، ودرجاتها في البلاغة متباينة، غير 

 ، فوضع العلل في مراتب متسلسلة كالآتي( 1)متساوية"
 
 
 
 

ا كان إعجازه وهو بهذا التعليل يمهد للحديث عن أقسام الكلام التي اشتمل عليها القرآن، التي به
، وهو يعدّ من أدوات التعليل التي (2)بـ"الوصل السببي" وبيانه، وتسمى هذه الطريقة في نظرية الحجاج

يعمد المخاطب فيها إلى الربط بين أحداث متتالية، مثل الربط بما يمكن أن يكون مقدمة لنتيجة، لتصبح 
السلم السابق لتكون مقدمة إلى فقرة جديدة هذه النتيجة مقدمة لنتيجة أخرى، فالخطابي ساق النتيجة في 

تالية، فبعد أن يعرض حديثه عن الكلام ودرجاته يواصل حديثه عن أنماط الكلام التي احتواها القرآن، 
فيقول: "فمنها البليغ الرصين الجزل ومنها الفصيح القريب السهل، ومنها الجائز الطّلق الرّسل وهذه أقسام 

ن النوع الهجين المذموم، الذي لا يوجد في القرآن شيء منه البتّة، فالقسم الأول الكلام الفاضل المحمود دو 
أعلى طبقات الكلام وأرفعه، والقسم الثاني أوسطه وأقصده، والقسم الثالث أدناه وأقربه، فحازت بلاغات 

ج هذه القرآن من كل قسم من هذه الأقسام حصة، وأخذت من كل نوع من أنواع شعبه، فانتظم لها بامتزا
الأوصاف نمط من الكلام يجمع صفتي الفخامة والعذوبة، وهما على الانفراد في نعوتهما كالمتضادين لأن 
العذوبة نتاج السهولة، والجزالة والمتانة في الكلام تعالجان نوعاً من الوعورة، فكان اجتماع الأمرين في 

                                                 
 .26ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .82، صآليات الحجاجالشهري، عبد الهادي،  (2)

الكلام الفاضل المحمود في اللغة العربية ليس على = ن 
 مستوى واحد بل ينقسم إلى فئات متعددة

 درجات الكلام في البلاغة غير متساوية 
 درجات الكلام في البلاغة متباينة 
 مراتب الكلام في نسبة التبيان متفاوتة 
 أجناس الكلام مختلفة. 



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

46 

.ويمكن (1)...، ليكون آية بينة لنبيه، "نظمه مع بنوّ كل واحد منهما على الآخر فضيلة خصّ بها القرآن
 ترتيب هذا الكلام ضمن سلم حجاجي تفاضلي كالآتي:
في  ، فقد كانت صورة التفاضلبـ"السلم التفاضلي"نتلمس في السلّم الحجاجي السابق ما يُسمى 

أعلى طبقة  أوسط طبقة وأقصدها  طبقات الكلام واضحة، رتّبها كالاتي: )أدنى طبقة وأقربها 
 جة فيأرفعها(، فكانت كل حجة تالية في السلم أقوى من التي دونها لدعم النتيجة، بحيث تكون أعلى در و 

 السلم أقوى الحجج نحو دعم النتيجة.
وقد علّل الخطابي السر البلاغي الذي أعجز العرب عن الإتيان بمثل هذا القرآن أو بسورة من 

 :(2)تيمثله، ووضعها في درجات يمكن تمثيلها بالسلم الآ
 
 
 
 
 
 

 
 

الذي  الاستدلال السببي العقلي،ويعدّ السلم الحجاجي السابق في التصنيف الحجاجي من شواهد 
يُعدّ من أبرز الاستدلالات الحجاجية وأقدرها على التأثير، حيث تقوم على وجود علاقة سببية يربط بها 

ج السابقة في السلم كانت استدلالات ؛ فالحج(3)المتكلم بين أجزاء الكلام لجعل بعضها سبباً لبعض
وتعليلات لسر عجز العرب عن المعارضة، فهم عجزوا عن فهم مقومات عمود البلاغة التي أشار إليها 

 الخطابي وهي الألفاظ والمعاني والنظم والتأليف بينهما.

                                                 
 .26ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .27-26ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .127، ص2008، عالم الكتب الحديث، إربد، الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبهالدريدي، سامية،  (3)

بسورة من عجز العرب عن الاتيان بمثل القرآن أو ن = 
 مثله أو معارضته

عدم قدرة العرب على اختيار الأفضل عن الأحسن من  
 وجوه النظوم

معرفة العرب لا تكتمل لاستيفاء جميع وجوه النظوم التي 
بها يكون ائتلاف الألفاظ وارتباط بعضها بعضاً )سرٌّ في 

 النظم(
أفهام العرب لا تدرك جميع معاني الأشياء المحمولة على 

 فاظ )سرٌّ في المعاني(.تلك الأل
علم العرب لا يحيط بجميع أسماء اللغة العربية وألفاظها 

 التي هي ظروف المعاني والحوامل )سرٌّ في الألفاظ(.



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

47 

جاز إنّ نصوص الخطابي السابقة والتي تم تمثيلها بسلالم حجاجية، وتطرقت للحديث عن وجه إع
، أو ما يسمونه تقسيم الكل إلى بـــ"الحجاج بالتفريع" القرآن، يصدق عليها في نظرية الحجاج بما يُعرف

أجزاء، وهو أن يذكر المتكلم حجته كلياً أول الأمر ثم يعود إلى تعداد أجزائها، فكل جزء منها يصبح دليلًا 
جاز في امتزاج المتضادات وتآلف .فالخطابي في نص سابق من رسالته يجعل وجه الإع(1)على دعواه 

المختلفَين في بيان واحد وخطاب متسق لا يجتمع في بلاغة البشر، فتمكن من توظيف التحليل بذكر 
الأنواع والأقسام التي  تشتمل عليها أجناس الكلام توظيفاً حجاجياً، ليخلص إلى نتيجة هي إعجاز القرآن 

 بة وجزالة وسهولة ووعورة ليثبت للناس أنّه من لدن حكيم عليم.وتفوقه مع تنوع أساليبه، وتباين ألفاظه عذو 
وبناء على ما سبق يصل الخطابي إلى وضع نظريته في الكلام، والتي عدّها "عمود البلاغة"، وبها 
يتحقق النص المعجز، فيقول: "وإنما يقوم الكلام بهذه الأشياء الثلاث: لفظ حامل، ومعنى به قائم، ورباط 

 .(3)، مؤكداً أنّ البلاغة تكون باجتماع هذه الشروط الثلاث على الوجه الذي وضّحه(2)لهما ناظم"
 
 
 
 
 

ولما كانت أعلى درجة في السلم أقوى حجة نحو النتيجة، أكّد عليها الخطابي واعتبر النظم سرّ وجه      
م، ويلتئم بعضه ببعض فتقوم الإعجاز، وعبّر عنه بأنّه "لجام الألفاظ وزمام المعاني وبه تنتظم أجزاء الكلا

 .(4)له صورة في النفس يتشكل بها البيان"
ويسوق الخطابي بعد ذلك عبارات حجاجية تحمل قوة إقناعية للخصم بتثيت دعواه وإبطال دعواهم، 
فخاطبهم قائلًا: "وإذا تأملت القرآن وجدت هذه الأمور منه في غاية الشرف والفضيلة حتى لا ترى شيئاً 

أفصح ولا أجزل .... ولا ترى نظماً أحسن تأليفاً وأشد تلازماً وتشاكلًا من نظمه، أما المعاني  من الألفاظ

                                                 
 .494، صاستراتيجيات الخطابالشهري،  (1)
 .27ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .37ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .36ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)

 مكونات الكلام المعجز مجتمعة في قالب واحدن = 

 

 رباط لهما ناظم)أحسن نظوم التأليف(.
 معنى قائم )أصح المعاني وحوامل الالفاظ(.

 )الألفاظ الفصيحة الجزلة(.لفظ حامل 



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

48 

، فيصبح (1)... تشهد لها العقول بالتقدم في أبوابها، والترقي إلى أعلى درجات الفضل في نعوتها وصفاتها"
وقع اليقين بقلوب المشككين كل مكوّن من مكونات الكلام يحمل قوة إنجازية، وبهذا تمكّن الخطابي أن ي

والمعاندين بصحة الإعجاز ووجهه، فخاطبهم بخطاب العقل قائلًا: "فتفهّم الآن واعلم أنّ القرآن إنّما صار 
 .(2)معجزاً لأنه جاء بأفصح الألفاظ في أحسن نظوم التأليف مضمناً أصح المعاني"

م" والفعل )اعلم(، وكلاهما فعل أمر فالنص السابق قوة في الحجاج يستمد قوته من فعل الأمر "تفهّ 
إنجازي يستهدف إعلام المخاطب أمراً يستلزم منه الإذعان والمعرفة والفهم، ذلك أنّ فعل الأمر يُعدّ من 
الأساليب الإنشائية، وبلغة التداوليين يُعد فعلًا كلامياً يحمل قوة إنجازية تحددها إرادة المتكلم وقصده، وهي 

ونلحظ من النص كيف أنّ توظيف  .(3)قاع المأمور به وعدم إيقاع المنهي عنه"إرادة متعلقة بطلب إي
الخطابي للفعل الكلامي )اعلم( جعله يتضافر مع السياق للوصول إلى النتيجة التي يقصدها، تعاضده 

 روابط حجاجية مؤكدة وهي )إنّما( التي تعطي معنى الحصر والتقييد لوجه الاعجاز كما أراده الخطابي .
د علّق عبد السلام المسدي على الاقتباس السابق بأنّ الخطابي قد نفذ من خلال موازنة اللفظ وق

والمعنى إلى صميم الرؤية اللغوية الخاصة، فقد انطلق من محض دلالي ميّز بموجبه بنية الدال، فسماه 
ى الاستيعاب والانتشار ظرفاً حاملًا على بنية المدلول فسماه مظروفاً قائماً، ثم تخلص إلى قدرة اللغة عل

بحيث تتعذر على الإنسان الإحاطة الفعلية لجميع دوال اللغة فضلًا عن المجالات الدلالية مما يسمح 
الاستعمال بتكاثره إلى الحد الذي لا يتناهى، والعلة في ذلك عجز البشر عن الإحاطة بجميع أسماء 

 .(4)الله
 مبدأ التعارض الحجاجي:

وحجج إيجابية وقوية، لكنها تدعم نتيجة سلبية عكس الحجة، ومقتضى هذا  ويُقصد بها وجود أقوال
أنّه إذا كانت لدينا حجة "حــ"، تصلح لتعزيز نتيجة "ن"، فمن الضروري أن توجد حجة " حَـ "  المبدأ،

                                                 
 .27ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .27ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .148، ص2005بيروت،  ،، دار الطليعةالتداولية عند العلماء العربصحراوي، مسعود،  (3)
 ،مجلة الحياة الثقافية، وزارة الثقافة والمحافظة على التراث، تونسالمسدي، عبد السلام، "مراجعات في الثقافة العربية"،  (4)

 .8، ص1979، 6، العدد4المجلد 



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

49 

ط ويصلح معها الراب (1)لتعزيز النتيجة المعارضة " لا )ن(" ، )بحيث حَــ ليست بالضرورة هي " لا )حــ( ،
 الشاهد الأول:الحجاجي )مع ذلك( أو)لكن(، ونجد لهذا النمط من الحجاج شاهدين في رسالة الخطابي، 

في سعي الخطابي لتثبيت وجه الإعجاز للقرآن، وبيان عدم مقدرة العرب على معارضته، فاتخذ من قريش 
ويمكن  (2)حيرون جواباً، وما كانوا يتحلون به من فصاحة وبيان، شاهداً ودليلًا على عجزهم فكانوا لا ي

 تمثل ذلك بالسلم الحجاجي التعارضي :
 
 
 

 
 
 
 

وكعادة الخطابي في تثبيت ما يذهب إليه، راح يؤكد اقتباسه السابق بمثال يعد استدلالًا منطقياً لإبطال 
الدعوى، وإثبات العجز مع توفر الدواعي، غايته في ذلك توكيد دعواه السابقة، فطرح المثال التالي: 
"ومعلوم  أنّ رجلًا عاقلًا لو عطش عطشاً شديداً خاف منه الهلاك على نفسه وبحضرته ماء معرّض 

 .(3)للشرب فلم يشربه حتى هلك عطشاً ]لحكمنا[ أنه عاجز عن شربه غير قادر عليه"
ويضع ديكرو قاعدة لهذا الاستدلال مفادها: من القضية الأولى "ق" استخلص "ن"، ومن القضية 

ن" )حيث "ق" و "ك" قضيتان و"ن"  –ن"، ومن "ق" لكن "ك" استخلص "لا  –ك" استخلص "لا الثانية "
 فنجد كيف أنّ "لكن" وجهت دلالة القول كله إلى سلب نتيجة مضمون الجملة المستدركة.( 4)نتيجة(،

                                                 
نون ، المجلس الوطني للثقافة والفمجلة عالم الفكررشيد، الراضي،"الحجاجيات اللسانية عند أنسكومبر وديكرو"،  (1)

 .231، ص2005، 4مج  ،1والآداب، الكويت، ع
 .22ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (2)
 .22ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .27ص ،الحجاج مفهومه ومجالاتهصولة، عبدالله، "البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة"، ضمن كتاب  (4)

)مع ذلك( عجزوا عن معارضة القرآن وانقطعوا عن الإتيان ن = 

 بمثله مع أن القرآن بحضرتهم وتحت أقدارهم "نتيجة سلبي".
 أصحاب فصاحة وجدل ولدد وخصومة 
 فيهم الخطباء المصاقع والشعراء المفلقون.-

 هم موصوفون بوفارة العقول والألباب
 وفون برزانة الأحلامقريش خاصة موص 



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

50 

نجده في حديث الخطابي عن تهيّب السلف من تفسير القرآن، إذ يستشهد بشخصية  الشاهد الثاني:
حابي عمر بن الخطاب الخليفة الراشد، واللغوي الأصمعي، فكلاهما رغم ما يمتلكانه من فصاحة الص

 ، ويمكن تمثيله بالآتي:(1)ومعرفة، كانا يترددان في تفسير بعض آي القرآن الكريم
 
 
 
 
 
 

 العلاقة الحجاجية: الحجاج بالتعليل السببي:
الشرطية المضمرة أو الظاهرة، وذلك ادعى لتوليد  ويرد هذا النوع من الحجاج عند استعمال التراكيب

حجج جديدة ذات صلة بالحجة الأولى، ويمكن بناءً على هذا التسلسل الشرطي الظاهر، الربط بين أول 
 .(2)مقدمة وآخر نتيجة في الخطاب

ومن شواهد هذا النمط من التعليل الحجاجي بالسبب عندما تحدث الخطابي عن باب زيادة الحروف 
ها في بعض مواضع الكلام، ضمن سياقات الرّد على شبهات المشككين وادّعاءاتهم، وذلك عندما وحذف

ادّعى بعض المدّعين أنّ العبارات الواقعة في القرآن لم تأتِ في أفصح وجوه البيان وأحسنها، وبعضها 
بوا إليه ويُبطل ، فنجد الخطابي بعد أن يُفنّد ما ذه(3)يخالف ما جاء عند أصحاب اللغة وأهل المعرفة

أقوالهم بالحجج والبراهين والأدلة المتعددة يقول: "فافهم هذا الباب ]زيادة الحروف وحذفها[ فإنك إذا أحكمت 
معرفته استفدت علماً كثيراً وسقطت عنك مؤونة عظيمة، وزال عنك ريب القلب وتخلصت من شغب 

 .(4)الخصم"

                                                 
 .36+ ص 34ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .83، صآليات الحجاجالشهري، عبد الهادي،  (2)
 .39-37ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .48ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)

)مع ذلك( كان يتهيب من ن = 
تفسير شيء في غريب القرآن 

 خشية الزلل.
 إمام أهل اللغة في زمانه

 هو فقيه في الدين
 الأصمعي عالم باللغة

)لكن( كان كثيراً ما يتهيّب من ن = 
تفسير غريب القرآن ويعاتب 

 نفسه بذلك.
 أوتي حظاً من بديهة وعارضة

 ن وطلاقتهيملك ذرب اللسا
عمر بن الخطاب من الفصاحة في 

 ذروة السنام والغارب.



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

51 

بدايتها التركيب الشرطي )إذا( وأُضمر مع فالاقتباس السابق اشتمل على أربع حجج، ظهر في 
باقي الحجج، فعمل على ربط الحجج بعضها بعضاً، والخطابي بهذا المسلك يسعى لرد اعتراض 
المعترضين، ليبين لهم أنّ "حذف الحروف وزيادتها جاءت على نهج لغة العرب الأولى قبل أن يدخلها 

، (1)كلامهم، فاختلط عليكم الأمر ولم تفهموا المراد" التغيير، ثم صار المتأخرون إلى ترك استعمالها في
 وقد ساق الكثير من الشواهد الشعرية وغيرها لإثبات هذه الدعوى، ويمكن لنا تمثيلها بالمخطط الآتي:

 (.1استفدت علماً كثيراً         )نتيجة  ←إذا أحكمت معرفة هذا الباب )مقدمة بأداة شرط ظاهرة( 
 (.2سقطت عنك مؤونة عظيمة   )نتيجة  ←ثيراً )مقدمة بأداة شرط مضمرة( و)إذا( استفدت علماً ك

 (.3زال عنك ريب القلب   )نتيجة  ←و)إذا( سقطت عنك مؤونة عظيمة)مقدمة بأداة شرط مضمرة( 
 تخلصت من شغب الخصم  )نتيجة كلية(.  ←و)إذا( زال عنك ريب القلب)مقدمة بأداة شرط مضمرة( 

ه من اً كلياً للخصم، ورداً منطقياً لاعتراضهم، تمكن الخطابي من تمثيلفهذا الرد يتضمن إفحام
 خلال توظيف أداة الشرط )إذا(.

 المبحث الرابع: الشبهات والاعتراضات دراسة حجاجية في الرد والتفنيد
أفرد الخطابي مساحة كبيرة من رسالته للاعتراضات والشبهات، التي قادها بعض المشككين 

اعتراضات ناشئة في جوهرها عن جهل المعترضين بمواقع الألفاظ في العبارة في  والمعارضين، وهي
القرآن، وبأساليب المجاز كذلك في القرآن، وجهلهم بحقائق أوضاع اللغة، والفهم الدقيق لمعاني الألفاظ في 

إنّا لا نسلّم لكم ما أبعادها الدلالية، فيحدد الخطابي أولًا مبدأهم في الاعتراض القائم على ادّعائهم الآتي: "
ادّعيتموه من أنّ العبارات الواقعة في القرآن إنّما وقعت في أفصح وجوه البيان وأحسنها لوجدنا أشياء فيها 

 .(2)بخلاف هذا الوصف عند أصحاب اللغة وأهل المعرفة بها"
أليفه، وكثرة ثم يشير الى المواطن التي غمزوا بها القرآن الكريم وهي: ألفاظ القرآن وآلية نظمه وت

الحذوفات في بعض الآيات التي يستغلق معها المعنى، والتكرار في أسلوبه وقلة الغريب، وزيادة بعض 

                                                 
 .49-46يسوق الخطابي شواهده من صفحة  (1)
 .38-37ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

52 

الحروف من غير فائدة، وتكرار القصة الواحدة في القرآن، وسوء التأليف والربط بين بعض الآيات وغيرها 
 .(1)من المطاعن"

حدة تلو الأخرى، يفنّدها ويُبطل حجتها بالدليل ويبدأ الخطابي بالرد على هذه الاعتراضات وا
والشاهد ومقارعة الحجة بالحجة، وغايته توضيح الجانب التطبيقي في نظرية النظم وهو أهم جانب في 
الرسالة، ويعلل الخطابي إقدامه على الرد والطعن والمحاججة مع جسامة هذا الأمر، وشرف موضوعه 

، ومن يراجع (2)القرآن والتماس غرائبه وتفسيره والبحث عن معانيهاحثّ على تعلّم إعراب  بأن الرسول 
 ردود الخطابي على الشبهات يقف على الحقائق الآتية:

كانت الردود شافية ومقنعة في تفنيد الآراء، يظهر فيها الدقة في التحليل، والذكاء في الاستنباط،  أولًا: 
ة الحجج والبراهين القوية، من العلم باللغوالحذق في عرض الأسلوب، كما كانت ردوده مفعمة ب

 هد منوبوجوه الكلام، وبفقه طرائق القرآن في الفصاحة والبيان، فكان يحاجج بالعقل بانتقاء شوا 
وقع جية أالقرآن والحديث والشعر والمثل، حيث وجد فيها متّسعاً للانتقاء لتكون هذه الشواهد الحجا

آخر تثبّت رأيه وتدعم أطروحته وتدحض اعتراضات في قلوب معانديه وأفحم لهم، ومن طرف 
 خصمه وتفلجهم.

فبهذه الإمكانات والآليات الحجاجية الإقناعية كان الخطابي يعرض للرأي المخالف، ويأتي بنماذج 
من ردوده واعتراضاته، يردّ عليه كاشفاً ما خفي عنه، حيث يبدأ ردوده بحجة مقنعة قائلًا: "والجواب أنّ 

د ألفاظ القرآن وبلاغتها على النعت الذي وصفناه لا ينكره إلا جاهل أو معاند، وليس الأمر القول في وجو 
، وهو بهذه البصيرة (3)في معاني هذه الآي على ما تأولوه ولا المراد في أكثرها على ما ظنوه وتوهموه"

جهل المعترضين  الناقدة  يقلب العيوب إلى حسنات، ويستثمرها للانتصار للنص القرآني، وكأنه يستغل
بخصائص ألفاظ اللغة العربية ونظوم التأليف للعبارة، ومن الأمثلة على ذلك عرضه لشبهة التعبير بلفظ 

 ﴾ ئۡبُُۖ ، مدّعين أن اللفظ المختار الفصيح هنا الافتراس وليس الأكل، ( 4))أكل( في قوله تعالى : ﴿فَأَكَلَهُ ٱلذِّ
السبع القتل، وأصل الفرس دق العنق، والقوم إنّما ادّعوا على فيرد الخطابي أنّ الافتراس معناه في فعل 

                                                 
 .45-38يمكن مراجعتها في رسالة الخطابي، ص (1)
 .34ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .41-40ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)
 .17آية  ،سورة يوسف (4)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

53 

الذئب أنّه أكله أكلًا، وأتى على جميع أجزائه وأعضائه فلم يترك مفصلًا ولا عظماً، وذلك أنّهم خافوا 
مطالبة أبيهم إياهم بأثر باقٍ منه يشهد بصحة ما ذكروه، فاّدعوا فيه الأكل ليزيلوا عن أنفسهم المطالبة، 

فَرْس لا يعطي تمام هذا المعنى، فلم يصلح على هذا أن يُعبّر عنه إلا بالأكل، على أنّ لفظ الأكل وال
.ثم يدعم الخطابي رأيه بدليل من اللغة بقول ابن السكيت، (1)شائع الاستعمال في الذئب وغيره من السباع"

 .(2)وبحديث شريف وبكلام من أمثال العرب ما يدحض به حجة خصمه
قرآني التحليل والتخريج يرقى أن يُعدّ تخريجاً فنياً، يرتقي إلى مستوى عظمة النص الومثل هذا 

 خطابيوإعجازه المحدد بجمال اللغة، والمعنى الأصيل والنظم المؤلف للعبارة، كما يكشف التحليل أن ال
 كان مدركاً للأسس المكونة لجمالية النص.

الخطابي في أكثر ردوده على الاعتراضات وفي سياق مقارعة الشبهات بالحجة والعقل، كان 
 يوجهها توجيهاً حجاجياً، فيدعم رأيه بجملة فيها تقريع للخصم وكشف لزيف مزاعمهم الباطلة؛ ففي

نِيَهۡ ﴾ ﴿ اعتراضهم على قوله تعالى: ، وزعمهم أنّ الهلاك لا يُستعمل إلا في تلف  (3)هَلَكَ عَنِّي سُلۡطََٰ
، وفي اعتراضهم على (4)هم بأنهم "ما زادوا على أن عابوا أفصح الكلام وأبلغه"الأعيان، جاء ردّه رادعاً علي

ا ﴾  نُ وُدّّٗ ، ردعهم بقوله: "فإنهم قد غلطوا في تأويل هذا الكلام وذهبوا (5)قوله تعالى: ﴿سَيَجۡعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحۡمََٰ
يراجع الاعتراضات ، وكذلك صنيعه مع باقي الشبهات في الآيات الأخرى. ومن (6)عن المراد فيه"

والشبهات يتابع ردود الخطابي عليها يقف على حقيقة أنّ ردود الخطابي كانت ملائمة ومناسبة لسياق 
القول؛ بمعنى أنّه كان يرد على كل اعتراض من خلال التقنية المناسبة لدحض ذلك الاعتراض، ويمكن 

 لنا أن نستعرض جزءاً منهما لتبيان المقصود.
 
 

                                                 
 .41-38ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .42-41ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (2)
 .29الحاقة، آية سورة  (3)
 .44ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 .96م، آية مريسورة  (5)
 .45ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (6)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

54 

 رد الخطابي ضمن آليات الحجاج الطعن بهموضع  الاعتراض
ذَل كَ كَيْلٌ  قوله تعالى: ﴿ -

يرٌ   (1)﴾  يَس 
لفظ "يسير" لا يتناسب في 

 (2)اللغة مع الكيل
حجة لغوية صرفية، فالمصادر توضع 
موضع الأسماء، فالكيل هنا بمعنى المكيل، 
وهي حجة سياقية دلالية إذ تأتي يسير بمعنى 

 (3)السعرمتيسر أو سريع أو بمعنى 
هَلَكَ  قوله تعالى: ﴿ -

 (4)﴾ عَنّ ي سُلْطَان يهْ 
لفظ الهلاك يُستعمل في 
الأعيان والأشخاص كقولنا 

 .(5)هلك زيد

حجاجية الاستعارة بقصد توجيه الخطاب 
لغاية إقناعية هي المبالغة، عندما يكون 

 .(6)المجاز أبلغ من الحقيقة
ينَ قوله تعالى: ﴿ - وَالَّذ 

لُونَ  هُمْ ل لزَّكَاة    (7)﴾  فَاع 
الصواب قولنا زكّى فلان 
ماله أو أدّى زكاة ماله لا 
نقول أحد من الناس فعل 

 .(8)الزكاة

حجاجية المجاز لاستدعاء معنى ضمني 
بلاغي هو المبالغة في الأداء والمواظبة 
عليها حتى تصبح أداء الزكاة فعلًا مضافاً 

 .(9)إليهم

                                                 
 .65سورة يوسف، آية  (1)
 .38 ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (2)
 .43-42ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (3)
 .29سورة الحاقة، آية  (4)
 .38ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (5)
 .44-43ص ،إعجاز القرآن بيانينظر: الخطابي،  (6)
 .4سورة المؤمنون، آية  (7)
 .38ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (8)
 .45-44ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (9)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

55 

 رد الخطابي ضمن آليات الحجاج الطعن بهموضع  الاعتراض
كَمَا قوله تعالى: ﴿ -

كَ م ن بَيْت كَ أَخْرَجَكَ رَب  
﴾ عقيب قوله: ب الْحَقّ  

نُونَ ﴿ أُولَـئ كَ هُمُ الْمُؤْم 
 (1)﴾  حَقّاً 

سوء التأليف، وسوء نسق 
الكلام على ما ينوب عنه 

 .(2)ولا يليق به

حجاجية المقام والسياق الدلالي للنص يكشف 
عن حسن التراتب والبناء، "الانحراف الدلالي 

يقبل التأويل للسياق" ذلك أن النص القرآني 
فأيهما تعتمد وتعلّق عليه الكاف حملها وصح 

 .(3)الكلام عليه
وَلَوْ أَنَّ  قوله تعالى: ﴿ -

بَالُ  قُرْآناً سُيّ رَتْ ب ه  الْج 
عَتْ ب ه  الَأرْضُ أَوْ  أَوْ قُطّ 

 (4)﴾ كُلّ مَ ب ه  الْمَوْتَى

وجد حذف للجواب أُشكل 
 (5)معه وجه الكلام ومعناه

فهو نوع من أنواع البلاغة حجاجية الحذف، 
ذلك أن البلاغة هي الإيجاز، وفيه توجيه 
إقناعي أن الحذف أبلغ من الذكر؛ لأن النفس 
تذهب في تقدير الجواب كل مذهب فيتسع 

 .(6)لها من التقدير ما يكون أليق بالمقام
فَب أَيّ   قوله تعالى: ﴿ -

بَان    (7)﴾آلَاء رَبّ كُمَا تُكَذّ 
تكرار مضاعف غير 

مود عند أهل اللسان مح
وليس من النوع الأفضل 

 (8)من طبقات البيان

بلاغة التكرار وما يحمله من توجيه حجاجي 
وفوائد مقامية تستدعي إعادة الذكر كزيادة 
التنبيه وإقامة الحجة، كما أنه عامل يساعد 
على الربط بين أجزاء الكلام ويحقق تماسكاً 

 .(9)للنص

                                                 
 .5آية  ،سورة الأنفال (1)
 .39ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (2)
 .50-49ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (3)
 .31آية  ،سورة الرعد (4)
 .40-39ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (5)
 .52-51ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (6)
 .13آية  ،سورة الرحمن (7)
 .40ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (8)
 .53ص ،بيان إعجاز القرآنينظر: الخطابي،  (9)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

56 

 ارضة في رسالة الخطابيالمبحث الخامس: حجاجية المع
يُخصّص الخطابي الجزء الأخير من رسالته لمسألة "المعارضة"، وغايته من هذا الجزء نقض ما 
جاؤوا به من معارضات القرآن، ممّن ادّعوا النبوة بالحجة والدليل والبرهان وإبطاله، ولا غرابة أن تكون 

مد في مناقشتها الأصول التي قررها لدراسة مسألة المعارضة داخلة في حيز البلاغة؛ لأن الخطابي يعت
 .(1)الكلام

وفي هذا السياق يعرض الخطابي إلى ما ترويه كتب الأخبار من معارضة مسيلمة مثل قوله: "يا 
، ومعارضات أخرى دون أن ينسبها لأحد، منها "ألم تر إلى ربك كيف فعل (2) ضفدع نقي ما تنقين ..."

 .(3) ا الفيل وما أدراك ما الفيل، ..."بالحبلى ...." ومنها "الفيل، وم
 ل[ ،والمطلع على هذه الجزئية الخاصة بالمعارضة، يتبين فيها مسألة الحوارية ]فإن قيل ... قي
ظهر ]وأما قول الآخر ... فإن ...[، ومن الواضح أنّ الحوار الذي يجريه الخطابي مع خصم ضمني، قد أ

تكمن لادّعاء أو الشبهة، ثم الرد عليه وتفنيده وإبطاله، و فيه الصيغة الحجاجية بقوة من خلال عرض ا
ورة قوته من عظم القضية المحورية التي ينافحون حولها ويدور حولها حجاجهم، والخطابي في هذه المحا

 مسألةيعتمد على نظريته في النظم، التي كان قد قدّمها في أول رسالته، ويمكن لنا الوقوف على هذه ال
 القوة الحجاجية في ردود الخطابي عليها ومحاولة تفنيدها وتبكيت خصمه بالآتي: الحوارية، وبيان

القول المعارض من خصم 
 ضمني

 رد الخطابي الحجاجي 

فإن قيل: ما أنكرتم أن القوم قد  -
عارضوه ولكنه لم يُنقل إلينا 
وغُيّب عنا ذكره، وكتم الخير 

قيل: هذا سؤال ساقط، والأمر فيه خارج عما جرت  ←
به عادات الناس، خواصهم وعوامهم من نقل 
الأخبار، وكيف يجوز ذلك عليهم في مثل هذا الأمر 

                                                 
، 1997، 2، مكتبة وهبة، القاهرة، طعجاز البلاغي دراسة تحليلية لتراث أهل العلمالإينظر: أبو موسى، محمد محمد،  (1)

 .71ص
 .55ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .56-55ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

57 

القول المعارض من خصم 
 ضمني

 رد الخطابي الحجاجي 

فيه لما اتسع الإسلام ..... 
 (1)هفانقطع رسمه وأمحى أثر 

 .(2)العظيم الذي قد انزعجت له القلوب

فإن قيل: ما أنكرتم أن  -
المعارضة قد حصلت منهم 
لبعضه نحو ما حكي عن 

ضفدع مسيلمة من قوله: "يا 
نفي ما تتقين، لا الماء تكدرين 

 .(3)ولا الوارد تنفرين

قيل: أما قول مسيلمة في الضفدع لمعلوم أنه كلام  ←
خالي من كل فائدة لا لفظه صحيح ولا معناه مستقيم 
ولا فيه شيء من الشرائط الثلاث التي هي أركان 
البلاغة وإنما تكلّف هذا الكلام الغث لأجل ما فيه 

 .(4)من السجع
وهل يخالج أحد شك في ضلالة من هذا سبيله، 
وسقوط من هذا برهانه ودليله؟ وأي بلاغة في هذا 

 .(5)الكلام
فإن قيل: وكما حكى عن  -

بعضهم من قوله: "ألم تر كيف 
فعل ربك بالحبلى، أخرج منها 

 .(6)نسمة تسعى"

قيل: كل واحد من هذين الكلامين مع قصر آية  ←
المعارضات وقصر معانيه خال من أوصاف 

وشروطها وإنما هو استراق واقتطاع من عرض لكلام 
القرآن واحتذاء لبعض أمثلة نظومه. ولن يصيبوا 

، فإن أول ما غلط به (7)فهي شيء من ذلك حذوه
هذا الجاهل أنه وضع كلمة الانتقام في قوله تعالى: 

                                                 
 .55ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .55ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .55ص ،القرآنبيان إعجاز الخطابي،  (3)
 .56-55ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 .57ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (5)
 .55ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (6)
 .56-55، صبيان إعجاز القرآنالخطابي،  (7)



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

58 

القول المعارض من خصم 
 ضمني

 رد الخطابي الحجاجي 

)ألم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل في موضع 
وف وأخطأ في المعنى كلمة الإنعام، فغلط في الوص

 .(1) كما أبطل في الدعوى(
فإن قيل: وكما حكى عن  -

بعضهم من قوله "الفيل، ما 
الفيل وما أدراك ما الفيل، له 

 (2)مشفر طويل"

قيل: كلام خالٍ من أوصاف المعارضات وشروطها  ←
وإنما هو استراق واقتطاع من عرض كلام القرآن 

بلغوا واحتذاء لبعض أمثلة نظومه، وكلا لن ي
 .(3)شأوه

أما علمت يا عاجز أن مثل هذه الفاتحة تُجعل 
مقدمة لأمر عظيم الشأن فائت الوصف كقوله 
تعالى: )الحاقة، الحاقة فهذا سبيلك فيما أتيته من 

 (4)الجهل؟
وفي سعي الخطابي لفحص كلام مسيلمة في ضوء النظم القرآني، لبيان تهافته وتهاويه ووهيه، 

صاف المعارضات، طفق يشرح مفهوم المعارضة ويبين أصولها وحدودها، ويعدد ولبيان قصوره عن أو 
الوجوه التي تأتي عليها المعارضة، مدعّماً كل وجه منها بنماذج وصور من الشعر العربي الأصيل، 
ليصل الخطابي إلى نتيجتة المفحمة أنك "إذا وقفت على شروط المعارضات ورسومها، وتبينت مذاهبها 

. وهو (5)أنّ القوم لم يصنعوا في معارضة القرآن شيئاً، ولم يأتوا من أحكامها بشيء البتة" ووجوها علمت
 ما يمكن تمثيله بالسلم التالي 

 

                                                 
 .70-69ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .50ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (2)
 .58-57ص ،بيان إعجاز القرآن الخطابي، (3)
 .66ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (4)
 .66ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (5)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

59 

 
 
 
 
 
 

نة المواز و ويمكن لنا في هذه الجزئية التي قدّمها الخطابي، وأظهر بها ذائقة فنيةفي تحليل الأشعار 
 لى أوجه الجمال فيها، أن نتلمّس أربعة أمور:بينهما، موازنة علمية دقيقة مركّزاً ع

 إدراكهالأول: كشفت عن خبرة الخطّابي الحصيفة بتحليل النصوص والموازنة بينها وبين أساليبها، و 
ة في فاعليبلمواطن الجمال فيها، وهذا يدفعنا للقول إنّ الرؤية الإعجازية في مستوياتها الفنية قد أسهمت 

 الرؤية النقدية.
، وهي من أساليب الحجاج وأشكال الإقناع "الحجاج بالتعريف"ظهور آلية حجاجية هي ثانياً: 

الشائعة، يلجأ إليها المتكلم لامتلاك قواعد الابتداء البرهاني، التي يتقوّم بها محيط الاعتقاد، ويُصنع من 
وقد لمسنا هذه  لقي.، وتمثّل حجة قوية استناداً إلى صحة التعريف وقبوله عن المت(1)خلالها مآل الاقتناع

الآلية في التعريفات التي قدّمها للمعارضة كتعريفات حجاجية مقنعة، تبين ما يحسن أن يتوفر 
للمتعارضين من شروط وخصائص مثل التساوي والتقارب في الأداء والأسلوب وإن اختلفا في المقدرة 

 والقيمة الفنية.
ل، في شرح مفهوم المعارضة وبيان وجوهها ثالثاً: كشفت عن الدافع وراء هذا الإطناب والتفصي

وتصرّفاتها في الكلام، وهو الحجاج المقنع الذي يُبطل وصف المعارضة وجريانها على الكلام السفيه، 
الذي نسب إلى مسيلمة وغيره، فالوجوه التي قُدمت للمعارضة هي حجاج إقناعي لردّ أقوال مسليمة، تخلو 

                                                 
 .414، ص2010بيروت،  ،، دار الكتاب الجديدالحجاج والحقيقة وآفاق التأويلالشعبان، علي،  (1)

معارضة مسيلمة والآخرين ساقطة وليست من الكلام ن = 
البليغ ولا ضمن المعارضات من حيث شروطها ورسومها 

 ووجوها ويخلو من شرائط البلاغة الثلاث.
المعارضة أن يتبارى الرجلان فيأتي كل واحد منهما بأمر 

ر أو خطبة أو محاورة ويحكم لأحدهما من محدث في شع
 وصف ما تنازعاه.

المعارضة أن يتنازع الشاعران معنى واحداً فيرتقي أحدهما 
 ويقصر شأو الآخر عن مساواته.

المعارضة معارضة الشاعر لنفسه ببناء الشيء وتشييده وثم 
 هدمه وذمه ونقضه في الموضوع الواحد.

كثر في باب من أبواب المعارضة الموازنة بين شاعرين أو أ
المعاني بحيث يجيد كل شاعر معنى محدد مثل وصف الليل 

 ثم الحكم للأشعر والأفضل في بابه.



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

60 

ي شيء، وفي هذا تبكيت للخصم وإبطال لدعواهم وتبيان غلطهم من المعارضة وأصولها وليست منها ف
 "سبيل مقالات المتكلمين وعاقبة دعاوي المبطلين". -على حد تعبير الخطابي-وخطئهم في المعنى، وهذه 

رابعاً: تدعيم الخطابي حديثه في هذه الجزئية بآلية حجاجية "الحجاج بالشاهد الشعري"، وهي من 
تعملها المتكلم للوصول إلى أغراضه الحجاجية، فمن خلال الوقوف على هذه الحجج القوية التي يس

 :(1)الشواهد وتفحّص التحليلات الدقيقة الناقدة التي قدّمها الخطابي لها برؤيته وذوقه الفني البديع نتبين أنّ 
ولا  مسيلمة تكلّف كلامه لأجل ما فيه من السجع؛ لأن عادة الساجع أن يجعل المعاني تابعة لسجعه -

 يبالي بما يتكلم به.
مسيلمة يتحيف من ألفاظ القرآن فينسف منها ويبدّل كلمة مكان كلمة، فيصل بين بعضها وصل  -

 ترقيع وتلفيق.
 

 الخاتمة:
، إنّ اختيار رسالة أبي سليمان الخطابي لتكون موضوع الدرس والتحليل، اختيار له ما يبرره

ة مسأل سة البيانية لأسلوب القرآن، ووجهة نظر طريفة، وهيفالرسالة تصوّر مرحلة جديدة من مراحل الدرا
ك ي بذلنظم القرآن بمعنى التأليف وما تخضع له الألفاظ والمعاني من أمور لتمامه. فكانت رسالة الخطاب
، مسألةمن أوائل الدراسات التي أكّدت أنّ إعجاز القرآن يكمن في نظمه، وذلك من خلال مواجهته لهذه ال

 مباشرة، استطاع معها أن يؤسس خطاباً نقدياً يقوم على مبدأ النظم أساس الإعجاز. فواجه مواجهة
 وقد خلصت هذه الدراسة إلى نتائج عدّة يمكن لنا حصرها بالنقاط الآتية:

مثّلت رسالة الخطابي أنموذجاً صالحاً للتطبيق على آليات النظرية الحجاجية، ما يؤكد نجاعة  أولًا: 
جدل للتطبيق على النصوص والمدونات الإعجازية، كونها تتخذ من الحوار والالتقنيات الحجاجية 

 والمجادلة أسلوباً في محاولة إقناع الآخر وتغيير سلوكه وآرائه.
اعتمد الخطابي على استراتيجيات خطابية خاصة تمتد من مرحلة السياق ذهنياً والاستعداد  ثانياً: 

 ن جميع النواحي.للمناظرة لإثبات إعجاز القرآن الكريم م

                                                 
 .58-57ص ،بيان إعجاز القرآنانظر الخطابي،  (1)



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

61 

 أكسب الرسالةتعددت الأساليب الحجاجية في نص رسالة الخطابي بين لغوي وبلاغي وعقلي، ما  ثالثاً: 
 الطبيعة الحجاجية التي تهدف إلى الإقناع بشتى الوسائل والأدوات الإجرائية.

ها في ترتيب الحجج استثمر الخطابي الروابط والعوامل الحجاجية بشكل لافت في الرسالة ودلالت رابعاً:
ونسجها في خطاب واحد متكامل، كما استثمر آليات حجاجية أخرى أكّدت فاعليتها في توجيه 

 الخطاب نحو مقاصده.
قامت الرسالة على صيغة الحوار والسجال من خلال افتراض خصم ضمني ومناظر حقيقي وهي  خامساً:

توجيه المخاطب إلى الاقتناع  صورة تثير مسألة الحوارية لتحقيق غرض حجاجي رئيسي، وهو
 وتغير السلوك أو التوجهات.

تميّز الحجاج التداولي في الرسالة بملاءمته لمقاصد الموضوع والحال من جهة وللمقام  سادساً:
 المصاحب للخطاب من جهة أخرى.



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

62 

 قائمة المصادر والمراجع:
 .2014العامة للكتاب، القاهرة، ، طبعة جديدة منقّحة، الهيئة المصرية لسان العرب معجمابن منظور، 

اهرة، ، مكتبة وهبة، الق2، طالإعجاز البلاغي دراسة تحليلية لتراث أهل العلمأبو موسى، محمد محمد، 
1997. 

 ،2، طادبغد ،الثقافية، عبد الرحمن بدوي، دار الشؤون الخطابة )الترجمة العربية القديمة(أرسطوطاليس، 
1968. 

الآداب، ، المجلس الوطني للثقافة والفنون مجلة عالم الفكرلحجاجي"، أعراب، حبيب، "الاستدلال ا
 .2001، 1، العدد 30، المجلد الكويت

مان، ، دار كنوز المعرفة، عالأجناسية هوتشكيلاتالحجاج الجدلي خصائصه الفنية البهلول، عبد الله، 
2016. 

 .2009 ،د، إربالحديثب ، عالم الكتاللسانيات اتجاهاتها وقضاياه الراهنةبوقرة، نعمان، 
 .2004، منشورات اتحاد الكتاب العربي، دمشق، النقد والإعجازتحريشي، محمد، 
، تقديم علي العجم، تحقيق علي موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون م(، 1745هـ/1158التهانوي، محمد)

 .1996، 1دحروج وآخرون، الطبعة الأولى، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ج
، قرآنثلاث رسائل في إعجاز الضمن كتاب  "بيان إعجاز القرآن"هيم الخطابي، أبو سليمان، حمد بن إبرا 

 .1956حققها محمد خلف الله أحمد، محمد زغلول سلّام، الطبعة الثالثة، دار المعارف، القاهرة، 
 .2014الدار البيضاء،  ، أفريقيا الشرق،من الحجاج إلى البلاغة الجديدةحمداوي، جميل، 

لآداب ، رسالة ماجستير، قسم اللغة العربية وآدابها، كلية االحجاج في النص القرآنيي، إيمان، درنون
 .2013واللغات، إشراف الجودي مرداسي، جامعة الحاج لخضر، الجزائر، 

 .2008، عالم الكتب الحديث، إربد، الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبهالدريدي، سامية، 
طني ، المجلس الو مجلة عالم الفكرستدلال الحجاجي التداولي وآليات اشتغاله"، الرقبي، رضوان، "الا

 .2011، 2، العدد 40للثقافة والفنون الآداب، الكويت، المجلد 
 .1978بيروت،  العلمية،، تعليق نعيم زرزور، دار الكتب مفتاح العلومالسكاكي، 

مد خلف تقديم مح ،ى آخر القرن الرابع الهجري أثر القرآن في تطور النقد العربي إلسلّام، محمد زغلول، 
 .1952الإسكندرية،  الله أحمد مكتبة الشباب،



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

63 

 .2010بيروت،  الجديد،، دار الكتاب الحجاج والحقيقة وآفاق التأويلالشعبان، علي، 
 .2005بيروت،  الطليعة،، دار التداولية عند العلماء العربصحراوي، مسعود، 
ة، ، كلية الآداب منوبلحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليومأهم نظريات اصمود، حمادي، 

 تونس، )د.ت(.
 .2008دار الكتب العلمية، بيروت،  ،المعاصرةالحجاج في البلاغة الطلبة، محمد سالم، 

بيان إعجاز القرآن"، مقال عبر الشبكة العنكبوتية  -عبد البديع، عزمي، "في ظلال رسالة الخطابي
https//www.rawamag.com. 

 .1998الدار البيضاء،  –، المركز الثقافي العربي اللسان والميزان والتكوثر العقليعبد الرحمن، طه، 
 .2014، المركز الثقافي العربي، الرباط، في أصول الحوار وتجديد علم الكلامعبد الرحمن، طه، 

 –ب ، مكتبة الآداالقرآن الكريمالدرس النحوي النصي في كتب إعجاز عبد الكريم، أشرف عبد البديع، 
 .2008القاهرة، 

 ، دار غريب، القاهرة )د.ت(.البلاغة والاتصالعبد المجيد، جميل، 
 .1985، عالم الكتب، بيروت، قضية الإعجاز وأثرها في تدوين البلاغة، يعبد المعط زعبد العزيعرفة، 

لم ، عاتطبيقية في البلاغة الجديدةالحجاج مفهومه ومجالاته دراسات نظرية و علوي، حافظ اسماعيلي، 
 .2010الكتب الحديث، إربد، 

 .1439الرياض،  إشبيليا،، دار كنوز الأسس المنهجية لدراسة البلاغة القرآنيةالعليوي، يوسف، 
وزارة الثقافة والمحافظة على  ،مجلة الحياة الثقافيةمراجعات في الثقافة العربية"، المسدّي، عبدالسلام، "

 .1979، 6، العدد4المجلد  نس،التراث، تو 
 
 
 
 
 
 
 



 د المس امي جميلر      " دراسة تحليلية في ضوء المنهج التداولي ج  في رسالة الخطابي "بيان إعجاز القرآنآليات الحجا

64 

References  

ʻAbd al-Badīʻ, ʻAzmī, fī ẓilāl Risālat al-Khaṭṭābī / bayān Iʻjāz al-Qurʼān, maqāl 

ʻabra al-Shabakah al-ʻankabūtīyah https / / www. rawamag. com. 

ʻAbd al-Karīm, Ashraf ʻAbd al-Badīʻ, al-dars al-Naḥwī al-naṣṣī fī kutub Iʻjāz al-

Qurʼān al-Karīm, Maktabat al-Ādāb – al-Qāhirah, 2008. 

ʻAbd al-Majīd, Jamīl, al-balāghah wa-al-Ittiṣāl, Dār Gharīb, (D. Ṭ). 

ʻAbd al-Raḥmān, Ṭāhā, al-lisān wa-al-mīzān wāltkwthr al-ʻaqlī, al-Markaz al-

Thaqāfī al-ʻArabī – al-Dār al-Bayḍāʼ, 1998. 

ʻAbd al-Raḥmān, Ṭāhā, fī uṣūl al-Ḥiwār wa-tajdīd ʻilm al-kalām, al-Markaz al-

Thaqāfī al-ʻArabī, al-Rabāṭ, 2014. 

Abū Mūsá, Muḥammad Muḥammad, al-iʻjāz al-balāghī dirāsah taḥlīlīyah li-

turāth ahl al-ʻIlm, Maktabat whbt-al-Qāhirah –2nd edition, 1997. 

ʻAlawī, Ḥāfiẓ Ismāʻīlī, al-Ḥajjāj mafhūmuhu wa-majālātuh Dirāsāt Naẓarīyat 

wa-taṭbīqīyah fī al-balāghah al-Jadīdah, ʻĀlam al-Kutub alḥdyth-Irbid, 2010. 

al-Bahlūl, ʻAbd Allāh, al-Ḥajjāj al-jadalī khaṣāʼiṣuhu al-fannīyah wa-

tashakkulātih al-asāsīyah, Dār Kunūz al-Maʻrifah ʻAmmān , 2016. 

al-Duraydī, Sāmiyah, al-Ḥajjāj fī al-shiʻr al-ʻArabī binyatuhu wa-asālībuh, 

ʻĀlam al-Kutub al-ḥadīth, al-Urdun, 2008. 

al-Khaṭṭābī, Abī Sulaymān, bayān Iʻjāz al-Qurʼān ḍimna Kitāb thalāth Rasāʼil fī 

Iʻjāz al-Qurʼān, ḥaqqaqahā Muḥammad Khalaf Allāh Aḥmad, Muḥammad 

Zaghlūl Sallām, Dār al-Maʻārif –al-Qāhirah, al-3rd edition, 1956. 

almsddy, ʻAbdussalām, Murājaʻāt fī al-Thaqāfah al-ʻArabīyah, Majallat al-

ḥayāh al-Thaqāfīyah, Wizārat al-Thaqāfah wa-al-Muḥāfaẓah ʻalá al-Turāth, 

Tūnis S 4, ʻ6, 1979. 

alrqby, Raḍwān, al-istidlāl al-Ḥajjājī altdāwly wa-ālīyāt ashtghālh, ʻĀlam al-

Fikr, Majallat ʻĀlam al-Fikr, al-Majlis al-Waṭanī lil-Thaqāfah wa-al-Funūn 

wa-al-Ādāb, al-Kuwayt al-mujallad (40), al-ʻadad (2), 2011. 

al-Sakkākī, Miftāḥ al-ʻUlūm, taʻlīq Naʻīm Zarzūr, Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah – 

Beirut, 1978. 

al-Shaʻbān, ʻAlī, al-Ḥajjāj wa-al-ḥaqīqah wa-āfāq al-taʼwīl, Dār al-Kitāb al-jadīd 

– Beirut, 2010. 

al-Tahānawī, Muḥammad, Mawsūʻat Kashshāf iṣṭilāḥāt al-Funūn, taqdīm ʻAlī 

al-ʻAjam, taḥqīq ʻAlī Daḥrūj wa-ākharūn, Maktabat Lubnān Nāshirūn, j1, 

1996. 

al-ṭalabah, Muḥammad Sālim, al-Ḥajjāj fī al-balāghah al-muʻāṣirah, Dār al-

Kutub alʻlmyt- Beirut, 2008. 



 م2024 (1( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

65 

ʻAlyawī, Yūsuf, al-Usus al-Manhajīyah li-Dirāsat al-Balāghah al-Qurʼānīyah, 

Dār Kunūz Ishbīliyā – al-Riyāḍ, 1439. 

Aʻrāb, Ḥabīb, al-Istidlāl al-Ḥajjājī, Majallat ʻĀlam al-Fikr, al-Majlis al-Waṭanī 

lil-Thaqāfah wa-al-Funūn wa-al-Ādāb, al-Kuwayt, al-mujallad (30), al-ʻadad 

(1), 2001. 

ʻArafah, ʻAbd-al-ʻAzīz ʻbdālmʻṭy, Qaḍīyat al-iʻjāz wa-atharuhā fī tadwīn al-

balāghah, ʻĀlam alktb-byrwt, 1985. 

Aristotle, al-Khaṭābah  (al-tarjamah al-ʻArabīyah al-qadīmah), ʻAbd al-Raḥmān 

Badawī, Dār al-Shuʼūn althqāfyt-Baghdād, 2nd edition, 1968. 

Būqirrah, Nuʻmān, al-lisānīyāt atjāhāthā wa-qaḍāyāhā, ʻĀlam al-Kutub, 2009. 

Dernoni, Īmān, al-Ḥajjāj fī al-naṣṣ al-Qurʼānī, Risālat mājistīr, Qism al-lughah 

al-ʻArabīyah wa-ādābihā, Kullīyat al-Ādāb wa-al-lughāt, ishrāf D. al-Jūdī 

mrdāsy, Jāmiʻat al-Ḥājj Lakhḍar, al-Jazāʼir, 2013. 

Ḥamdāwī, Jamīl, min al-Ḥajjāj ilá al-balāghah al-Jadīdah, Afrīqiyā al-Sharq, 

2014. 

Ibn manẓūr, Lisān al-ʻArab, Ṭabʻah jadīdah mnqqḥh, māddat (Ḥujaj), al-Hayʼah 

al-Miṣrīyah al-ʻĀmmah lil-Kitāb, al-mujallad al-Thānī, al-juzʼ al-rābiʻ, 

2014. 

Ṣaḥrāwī, Masʻūd, al-Tadāwulīyah ʻinda al-ʻulamāʼ al-ʻArab, Dār al-Ṭalīʻah-

Bayrūt, 2005. 

Sallām, Muḥammad Zaghlūl, Athar al-Qurʼān fī Taṭawwur al-naqd al-ʻArabī, 

Maktabat al-Shabāb, al-Iskandarīyah, 1952. 

Ṣammūd, Ḥammādī, ahamm naẓarīyāt al-Ḥajjāj fī al-taqālīd al-Gharbīyah min 

Arisṭū ilá al-yawm, Kullīyat al-Ādāb Manūbah, Tūnis, (D. t). 

Taḥrīshī, Muḥammad, al-naqd wa-al-iʻjāz, Manshūrāt Ittiḥād al-Kitāb al-ʻArabī, 

Dimashq, 2004. 

 

 

 


