
 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 237 

 الخطاب الحجاجيّ في داليّة المعرّي 

 *  د. ثامر إبراهيم محمّد المصاروة

almasarweh86@yahoo.com 

 م. 2025/ 6/ 28 تاريخ قبول البحث:              م.       2025/ 5/ 31 البحث:تاريخ تقديم 
 

 الملخّص
يشكّل هذا البحث قراءة حجاجيّة فاحصة لقصيدة "غير مجدٍ في ملتي واعتقادي" لأبي العلاء المعرّي، حيث يتفاعل     

النّصّ بوصفه خطابًا فلسفيًّا لا يكتفي بالتّعبير عن الحزن، بل يعيد تشكيل الوعي تجاه الموت بمنظور عقلانيّ وجوديّ.  
ا أن الطّقوس التّقليديّة للرّثاء، من بكاء ونواح وترنيم، ليست ذات جدوى، إنما تنطلق الدّراسة من أطروحة مركزية مفاده

 تعكس انفعالًا لا يرتكز إلى تأمّل معرفيّ أو موقف فلسفيّ صلب. 

تتوزع بنية البحث على ثلاثة مباحث أساسيّة، يبدأ أوّلها بتسليط الضّوء على الأطروحة الحجاجيّة للقصيدة، حيث      
يكشف المعرّي عن موقفه النّاقض للثّقافة السّائدة في التّعبير عن الحزن، مؤطّرًا رفضه ضمن رؤيته الشّخصيّة "في ملّتي  

جوديّة وفكريّة. ثم ينتقل المبحث الثّاني إلى تحليل أنواع الحجاج الموظّفة في  واعتقادي"، مما يمنح خطابه مشروعية و 
لتّاريخ  النصّ، والّتي تتنوّع بين العقليّ، والتّاريخيّ، والدّينيّ، والرّمزيّ، لتؤدّي دورًا تراكميًا يُقنع المتلقي عبر العقل والرّمز وا

تمدها المعرّي لتدعيم حججه، مثل الاستفهام التّقويميّ، والتّكرار البنائيّ، والمعتقد. متضمنًا رصد الوسائل البلاغيّة الّتي اع
والمفارقة الدّلالية، والصّور الرّمزية، وكلّها أدوات لا تؤدّي وظيفة جمالية فحسب، بل تُسهم في زعزعة المسلّمات وإعادة  

ة للقصيدة، حيث يظهر تسلسلها المنطقيّ الصّاعد  تشكيل القيم. ويختتم البحث بمبحث ثالث يتناول البنية الحجاجيّة الكلّيّ 
 من النّقض، إلى البرهنة، فالتّأسيس، وأخيرًا الإغلاق، في بناء جدليّ متماسك يوازي الخطابات الفلسفيّة.

لقد اعتمدت الدّراسة المنهج الحجاجيّ التّداوليّ، مع توظيف أدوات التّحليل البلاغيّ والنّقد الفلسفيّ، ما منحها قدرة      
على استكشاف البنية الحجاجية في شعر المعرّي، وأبرزت أن قصيدته ليست مرثية تقليدية، بل خطاب نقديّ عقلانيّ يعيد 

 وت، ويقترح بديلًا رمزيًّا متسقًا مع رؤية معرفيّة متحررّة من العادة والانفعال.النّظر في أنماط التّعبير عن الم

 حجاج، المعرّي، بلاغة، برهنة، عقل.  الكلمات المفتاحية:

 

 

 

 
 

 . الأردن ،الأردنية، عمان أستاذ الأدب والنقّد الحديث المساعد، شعبة اللغّة العربيّة، مركز اللغّات، الجامعة *  
   

mailto:almasarweh86@yahoo.com


       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 238 

The Argumentative Discourse in al-Ma‘arri’s Elegy 

 

Dr. Thamer Ibrahim Mohammad Almasarwah* 

almasarweh86@yahoo.com 

 

Submission Date: 31/5/2025                               Acceptance Date: 28/6/2025 

Abstract 

This study presents a critical argumentative reading of Abū al-ʿAlāʾ al-Maʿarrī’s poem 

"Of No Avail in My Doctrine and Belief", treating the text as a philosophical discourse that 

shows more than expressing grief. It reshapes awareness of death from a rational, existential 

perspective. The study is based on the central notion that presents traditional mourning 

rituals, such as weeping, wailing, and chanting, as ultimately ineffective, merely reflecting 

emotional outbursts unanchored in intellectual reflection or firm philosophical conviction. 

The study comprises three sections. The first section sheds light on the poem’s central 

argumentative notion, in which al-Maʿarrī critiques dominant cultural norms surrounding 

expressions of grief, framing his rejection through his stance "In My Doctrine and Belief," 

thus granting his discourse both existential and intellectual legitimacy. The second section 

analyzes the types of argumentation used in the poem, which range across rational, historical, 

religious, and symbolic modes. These strategies collectively persuade the reader by 

appealing to logic, symbolism, history, and belief. 

The section also examines the rhetorical devices al-Maʿarrī employs to support his 

arguments, such as evaluative rhetorical questions, structural repetition, semantic irony, and 

symbolic imagery. These tools serve not only aesthetic purposes but also function to unsettle 

prevailing assumptions and reconstruct values. The final section discusses the poem’s overall 

argumentative structure, which progresses logically from critique, to evidence, to 

philosophical grounding and finally to closure, resulting in a coherent dialectical structure 

reminiscent of philosophical discourse. 

The study adopts a pragmatic argumentative approach, using rhetorical analysis and 

philosophical critique tools. This methodology provides an in-depth exploration of the 

argumentative architecture in al-Maʿarrī’s poetry, revealing that his poem is not a traditional 

elegy, but rather a rational, critical discourse that reconsiders conventional modes of 

expressing death and proposes a symbolic alternative aligned with a knowledge-based vision 

free from habit and emotion. 

Keywords: argumentation, al-Maʿarrī, rhetoric, evidence, reason. 

 

 

 

___________________________ 

*Assistant Professor of Modern Literature and Criticism, University of Jordan Language 

Center,  Arabic  Language  Section, Amman, Jordan. 

mailto:almasarweh86@yahoo.com


 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 239 

 المقدّمة: 
"غير مجدٍ في ملّتي واعتقادي" لأبي العلاء    الكلاسيكيّ، قصيدةتبرز في قلب الشّعر العربيّ  

المعرّي بوصفها خطابًا يتجاوز طقوس الرّثاء وحدود الانفعال، ليقدّم موقفًا فلسفيًا قائمًا على التّأمّل  
العقليّ والمساءلة الحجاجيّة. لقد اختار المعرّي أن ينقض المسلّمات المتوارثة حول الموت والحزن،  

ل بعقل جدليّ متسائل، يُخضع الرّموز والتّقاليد إلى محكمة المنطق، ويُستبدل  لا بانفعال وجدانيّ، ب
 بطقوس العزاء التّقليديّة خطاب بديل قوامه الزّهد، والمعرفة، والتّسليم الهادئ.

النّظر في هذه القصيدة الكبرى من زاوية   وتنبع أهمّيّة هذا البحث من كونه يسعى إلى إعادة 
ا حجاجيًّا    لا بوصفهاتحليلية جديدة، تقرؤها   مرثيّة مألوفة أو نصّ تأمليّ فحسب، بل بوصفها نصًّ

محكم البنية، يُوظّف البلاغة من أجل الإقناع، ويعيد تشكيل الوعي الجمعي تجاه الموت عبر بنية  
تداوليّة جدليّة متماسكة. فالبحث لا يكتفي بتتبع المعاني، بل ينفذ إلى البنية الحجاجيّة العميقة التي 

 بيت، وكل صورة، وكل مفارقة ضمن القصيدة. تتخلّل كل

ينطلق هذا العمل من رغبة علميّة في الكشف عن طبيعة الأطروحة المركزية الّتي تبُنى عليها  
من حجاج عقليّ يقوم على    –القصيدة، والوقوف عند الأنواع المختلفة من الحجج التي يُفعّلها المعرّي  

إلى رمزيّ يستثمر    المنطق، إلى تاريخيّ يستدعي مصير الأقوام البائدة، إلى دينيّ يعيد تأويل الفناء،
الصّورة الشّعرية بوظيفة دلالية لا تزويقية. كما يهتم البحث بتتبع الوسائل البلاغيّة الّتي تتكامل داخل  
هذا الخطاب، كالاستفهام البلاغيّ والمفارقة والتّكرار، وغيرها من الأدوات الّتي تُستخدم هنا بوصفها  

 ى زخرفة المعنى. آليات حجاجيّة تهدف إلى إقناع المتلقي لا إل

وقد توزّعت بنية البحث على ثلاثة مباحث متكاملة، يبدأ أوّلها بتسليط الضوء على الأطروحة 
المركزية للقصيدة، حيث يكشف المعرّي عن موقفه النقدي من التعبير عن الحزن، مما يمنح خطابه  

متعددة في  مشروعية وجوديّة مؤطّرة في “ملّتي واعتقادي”. ويتناول المبحث الثاني البنية الحجاجية ال
العقلي،  بناء حججه، وهي:  المعري في  التي اعتمدها  الرئيسة  تحليل الأنماط  القصيدة، من خلال 
بوصفها   الأنماط  هذه  المندمجة ضمن  البلاغية  الأساليب  إبراز  مع  والرمزي،  والديني،  والتاريخي، 

حجاجي في القصيدة، من  أدوات إقناع لا زخرفة. أمّا المبحث الثالث، فيتناول البناء الكلي للخطاب ال
حيث تسلسله الداخلي، ومنطقه الجدلي، والتصعيد الفكري الذي ينتقل من تفكيك الطقس إلى اقتراح  

 رؤية رمزية عقلانية بديلة. 

 



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 240 

وتعدّ دالية أبي العلاء المعرّي "غير مجدٍ في ملّتي واعتقادي" من القصائد التي حظيت بعناية  
نقديّة واسعة في الدّراسات الأدبيّة والبلاغيّة القديمة والحديثة، إذ تناولها الباحثون من زوايا متعدّدة، 

لسّياق البحثي العام. ومن هذا المنطلق،  مما يجعل كثيرًا من مستوياتها الفنيّة والتّأمليّة محلولة سلفًا في ا
فإن الوقوف على كل بيت فيها بالتّحليل التّفصيلي لا يُضيف قيمة حقيقيّة إلى ما سبق، بل قد يُثقل  

 الدّراسة دون داعٍ علمي، خاصّة إذا لم يكن ذلك التّحليل مرتبطًا صميميًا بأهداف البحث.

ولأن هذه الدّراسة تُعالج النّصّ من زاوية مختلفة، وهي زاوية الحجاج التّداوليّ، فإنها لا تنظر  
إلى القصيدة على أنها تسلسل من الأبيات الواجب تحليلها بيتًا بيتًا، بل بوصفها خطابًا شعريًا حجاجيًا  

مركزية، وتُفعّل آليات ينتظم في بنية جدلية متماسكة، تنهض على مجموعة من المفاصل الفكرية ال
الإقناع والتّأثير من خلال أنماط حجاجيّة محدّدة. ومن هنا، جاء التّركيز في هذا البحث على الشّواهد 
التي تُجسّد الوظائف الحجاجيّة بوضوح، سواء من حيث بناء الأطروحة، أو تفعيل الحجّة، أو تسخير  

 البلاغة في دعم الرّؤية الفكريّة. 

ولا يُفهم من ذلك أن بقية أبيات القصيدة خالية من البعد الحجاجيّ، بل على العكس، فإن كثيرًا  
منها يسهم في تكوين المناخ الجدلي العام، أو يُؤطّر الرّؤية الفلسفيّة الّتي يقترحها المعرّي، لكنه لا  

معتمد هنا لا يسعى إلى  ينهض بالضرورة بوظيفة مركزية في البناء الحجاجيّ. ولهذا، فإن المنهج ال
 الشّمول التّحليلي، بل إلى التّركيز الكيفي على ما يُمثّل العقد الحجاجيّة الأكثر فاعلية في الخطاب.

وبهذا الاختيار المنهجي الواعي، يجمع هذا البحث بين الاقتصاد التّحليليّ والتّركيز الوظيفيّ، واضعًا  
نصب عينيه غايته الأساسيّة: الكشف عن البنية الحجاجيّة في القصيدة، وتتبع سيرورتها من النّقض  

بقة أو استعراض الأبيات الّتي  إلى البرهنة، فالتأسيس، فالإغلاق، دون أن ينشغل بتكرار التّحليلات السّا
لا تضيف إلى البنية الجدلية عناصر جديدة، ولأنّ الحجاج ليس مفهومًا دخيلًا على الشّعر كما قد يُظن،  
بل هو جزء من نسيجه البلاغيّ ومجاله التأويليّ، فإن البحث يستند إلى مرجعيات تنظيرية تجمع بين  

ت سابقة في شعر المعرّي، كان أغلبها يدور في فلك الزّهد  الحجاج الفلسفيّ والبلاغيّ، ويستحضر دراسا
والتّشاؤم، من غير أن يفكك بنيته الحجاجيّة الدّاخلية. فعلى الرّغم من تعدّد الدراسات التي تناولت شعر 
المعرّي على وجه العموم والدّالية على وجه الخصوص، فإنّ أغلبها انصبّ على زوايا تحليلية لا تتقاطع  

ع المنهج الحجاجيّ الذي تتبناه هذه الدّراسة. فقد ركّزت دراسة مأمون مباركة مثلًا على وسائل  مباشرة م 
السّبك النّحوي في القصيدة، من منظور نحو النصّ، مبيّنًا علاقات التّماسك النّصيّ والتّكوين التّركيبيّ  

، بينما قاربت دراسة عبد الرحمان دحماني القصيدة من زاوية تداولية عبر مفهوم "الفعل  (1)  الشّعريّ للنصّ  

 
 .88-68، ص2019،  2/ع3ينظر: مباركة، مأمون تيسير، من وسائل السبك النحوي في دالية المعري" غير مجد"، أنساق/ م (1) 



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 241 

. أمّا أطروحة صبيرة بودينة فكانت قراءة  (1)   وإنجازهالتّعبيريّ" في إطار المقاربة التداوليّة لفعل القول  
سوسيولوجية لديوان اللّزوميات ككل، من منظور رؤية العالم عند المعرّي، دون أن تركّز على تحليل  

، كما ركّزت دراسة "بنية المعجم الشّعريّ" على تحليل  (2) القصيدة محلّ الدّراسة كخطاب حجاجيّ مستقل
، في حين  (3) لغويّ ودلاليّ في أشعار المعرّي المكتشفة، لا على القصيدة ذاتها ولا على بنيتها الحجاجيّة

كانت دراسة ندى الحارثي بحثًا أدبيًا عامًا حول أدبيات الصّناعة في داليّة المعرّي، دون الدّخول في  
تحليل حجاجيّ دقيق لمستويات الإقناع في القصيدة، وذهبت دراسة سمهود عجيلة إلى التّركيز على 

 . (4) يص الدّالية بقراءة حجاجيّةالصّورة الشعّريّة والخصائص الفنية عند المعرّي بشكل عام، دون تخص

أما دراسة نبيلة نصاح، فتُعد من الدّراسات الحجاجيّة المباشرة التي لها تماس جزئي مع موضوع  
هذه الدّراسة، إذ تناولت نماذج شعريّة ساخرة من العصر العباسيّ بهدف الكشف عن آليات الحجاج في 

. ومع أنّ الدّراسة تتناول البنية الحجاجيّة، إلا أنّها تختلف عنها من حيث طبيعة النّصوص  (5)  السّخرية
)فهي تحليل لنماذج متعدّدة لم تتناول الدّالية(، ومن حيث المنهج الذي يركّز على السّخرية وسيلة لها،  

ر عما ضمّنته الدّراسة أيّ بينما تسعى دراستنا الحالية إلى تحليل البنية الحجاجيّة الكاملة لنموذج مغاي
 الدّالية، بما تحمله من أطروحات فلسفيّة وأدوات بلاغيّة وتفكيك للمرجعيات. 

 التّمهيد: 
تتقاطع الشّعرية مع الحجاج في تلك المنطقة التي لا يكتفي فيها النّصّ بإنتاج الدّلالة، بل يسعى  
إلى التّأثير، إلى زعزعة المتلقي أو توجيهه، أو جعله طرفًا في صراع فكريّ أو وجدانيّ. وإذا كان الحجاج  

لا يُحاجج بمعزل    –لحظاته العالية  في    –يُعرف تقليديًا بوصفه خطابًا يُبنى لإقناع الآخر، فإنّ الشّعر  
عن الإقناع، بل يُجري الحجة في نسق جماليّ، ليصوغ القناعة لا من منطق صارم فقط، بل من كثافة  
رمزيّة وصوتيّة ومعنوية. ومن هنا، فإنّ الحجاج في القصيدة لا يأتي على صورة مناظرة، بل يظهر  

 
مقاربة تداولية،   -، الفعل التعبيري في دالية أبي العلاء المعري" ضجعة الموت رقدة" التي يرثي فيها فقيها حنفيانعبد الرحمينظر: دحماني،  (1)

 . 120-99، ص2014، 2حوليات المخبر، ع
بودينة، صبيرة، رؤية العالم في شعر أبي العلاء المعري، أطروحة دكتوراه، جامعة حبسية بن بوعلي الشلف، كلية الآداب  ينظر:    (2)

 . 2020/2021والفنون، 
، بنية المعجم الشعري ودلالاته في شعر أبي العلاء المعري دراسة نقدية، مجلة الدراسات العربية، كلية دار  معبد العظيينظر: حسانين، يحيى    (3)

 . 2718-2691جامعة المينا، د.ت، ص -العلوم

،  37/ع3ينظر: الحارثي، ندى بنت محمد، أدبيات الصناعة في دالية المعري، مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية، م (4)
 . 50، ص2021

- 469، ص2018،  22ينظر: نصاح، نبيلة، شعرية الفعل التوجيهي في لزوم ما لا يلزم لأبي العلاء المعري، مجلة كلية الآداب واللغات، ع  (5)
476 . 



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 242 

بوصفه خطابًا داخليًا متماسكًا، يسير من أطروحة، إلى حجّة، إلى إثبات، إلى هدم، إلى تأسيس بديل، 
 تمامًا كما في مشروع المعرّي هنا. 

وقد شغل مفهوم الحجاج حيّزًا واسعًا في الدّراسات اللغّويّة والبلاغيّة الحديثة، بوصفه أحد المكونات 
الأساسية في تحليل الخطاب، فقد" غدا يحتل مكانة بارزة في مختلف الخطابات والمعارف والعلوم من 

الحديث عن أي   .... وغيرهالغوية واجتماعية وتاريخية ونفسية واقتصادية إنه من الصعب  حتى قيل 
 .(1) تواصل بدون حجاج"

(، إذ" يقال حاججته أُحاجّه حِجاجاً ومُحاجّة حتى حَججتهُ أي )حَجَجَ وهو في اللّغة مأخوذ من مادة 
غلبته بالحجج التي أدليت بها....، والحُجة: البرهان؛ وقيل الحُجة ما دوفع به الخصم؛ وهو رجل محجاج:  

 .(2) أي جَدِل؛ والتحاج: التخاصم؛ والحجة الدليل والبرهان"

، كما  (3)"توجيه خطاب إلى متلق ما لأجل تعديل رأيه أو سلوكه أو هما معاً"  ويعرّف الحجاج بأنه
، (4) أنه" فعل لغويّ مركب وبنية نصيّة قد تشمل الخطاب ككل، وتشتغل كاستراتيجية خطابية إقناعية"

"بكونه تقديم الحجج والأدلة المؤدية إلى نتيجة معينة، تساهم في إنجاز تسلسلات    وبالمجمل يمكن تعريفه
استنتاجية داخل الخطاب وبعبارة أخرى يتمثل الحجاج في إنجاز متواليات من الأقوال بعضها بمثابة  

ني  الحجة اللغوية وبعضها الآخر بمثابة النتائج التي نستنتج منها أن كون اللغة لها وظيفة حجاجية يع 
أن التّسلسلات الخطابيّة لا بواسطة الوقائع المعبر عنها داخل الأقوال فقط ولكنها محددة أيضاً وأساساً  

 .(5)بواسطة بنية هذه الاقوال نفسها"

ويبحث المنهج الحجاجيّ في كيفية مواجهة الفعل الأدبي" إننا حين نتكلم لا نوصل غير الفعل مما  
أردنا تبليغه من فعل إفهام المتلقي الذي يتلقى الأداء، وفعل اللغة لا يؤدي مهمته كاملة إلا بشرط وقوف 

 .(6) المتلقي على مقصديته"

أيّ أن دراسة الحجاج في النّصّ تتطلّب الوقوف على أساليبه وطرقه التي يلجأ إليها المبدع من  
من   مجموعة  المبدع  يستعمل  بأطروحته،  والإقناع  المطلوب،  التّأثير  تحقيق  أجل  ومن  الإقناع،  أجل 

 
 . 155ص ، 2010، مؤسسة الرحاب الحديثة، 1مسكين، حسن، مناهج الدراسات الأدبية الحديثة من التاريخ إلى الحجاج، ط  (1)
 .ابن منظور، لسان العرب، مادة)حجج(  (2)

 . 11، ص2011، 40/م2الولي، محمد، مدخل إلى الحجاج، مجلة عالم الفكر، الكويت، ع (3)

 .152طروس، محمد، النظرية الحجاجية من خلال الدراسات البلاغية والمنطقية واللسانية، ص (4)

 153ص  مسكين، حسن، مناهج الدراسات الأدبية الحديثة من التاريخ إلى الحجاج، (5)

، عالم الكتب الحديث، إربد،  1والشعر، ط  القرآنساسي، عمار، منهج الجواب في آليات تحليل الخطاب، دراسة وصفية وظيفية في نماذج من   (6)
 . 225، ص2011



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 243 

التّقنيات المقصود بها" مجموع ما يطوعه المتكلم بغية خدمة وجهة نظره عن طريق حمل المتلقي على  
 .(1)التسليم بصحة موقفه أولًا، والإذعان لمراده، والتبني لما يطرحه من وجهات نظر ثانيًا"

وإذا كان الحجاج يقوم على توظيف المنطق والدّليل والبرهان في سبيل تأكيد أطروحته أو فكرته   
لطبيعة الصنعة الشّعرية التي من أخص   مخالفاً   –من أوّل وهلة    –التي يتبناها؛ فإن هذا الملمح يبدو  

في درجة الصفر على حد توصيف  و الكتابة  لوازمها التّخييل واللغة المجازية المنزاحة عن اللّغة المباشرة أ
أن الشعر أيضًا ينطلق من غايات حجاجية    -على نحو ما أصبح شائعاً ومألوفاً - رولان بارت لكن المؤكّد  

 .(2) وإقناعية، وأنه يتوخى دائمًا التأثير في مستقبل الخطاب على نحو أو آخر"

من هنا كان لزامًا على مُرسلي الخطابات، نقادًا ومبدعين ومتكلمين التّسلّح بعدة آليات حجاجية يتم  
تأسيس النّصوص عليها، بحيث تشكّل بؤرًا دلالية تجذب القرّاء والمؤولين، وتلعب دورًا مهما في التوليد 

ية التّواصل مع المُبدعات إلى مؤلفين، المعنوي، فمن أهداف التّأويل أن يتحول القرّاء الأكفاء في نهاية عمل
المقدمان جزءين لا يتجزأن من تاريخ النّصّ    والتفسير  مثلما كان المؤلفون قرّاء، ومن ثم يكون التّأويل 

 .(3)  العامّةودلالته 

ولعلّ أبا العلاء المعرّي من أبرز أولئك الذين أحسنوا تسليح نصوصهم بهذه الآليات الحجاجيّة،  
حيث تتبدّى في قصيدته "غير مجدٍ في ملّتي واعتقادي" بنية جدليّة رصينة تستدعي التّأويل، وتشتبك مع  

 المرجع، وتعيد صياغة الوعي من خلال الشّعر. 

اللّزوميات"، وقد اتفق عدد من الباحثين على خصوصيتها  “بـ  تأتي هذه القصيدة ضمن ما يُعرف  
تتحوّل   القولّي"، حيث  "الفعل  يُشبه  إلى ما  التّعبير  تتجاوز  أنها  الرحمن دحماني  إذ يرى عبد  الفكرية، 

. أما مأمون مباركة فقد رأى أن المعرّي في (4)   وجوديًاالقصيدة إلى أداء بلاغيّ يُنجز فيه الشاعر موقفًا  
هذه الدالية يعيد تشكيل النصّ عبر سبك نحويّ متين، يُؤسّس لخطاب حجاجيّ داخلي قائم على التّماسك  

العالم عند  (5)   والدلاليّ التركيبيّ   اللّزوميات كمرآة لرؤية  . وضمن منظور مغاير، درست صبيرة بودينة 

 
 .96، ص2009، دار الحكمة للتوزيع والنشر، الجزائر، 1المبادئ والإجراء، ط  -سعودي، نواري، في تداولية الخطاب الأدبي (1)

،  2/ع17الحويطات، مفلح، شعرية الحجاج قراءة في قصيدة أبي تمام: " أرض مصردة وأخرى تثجم"، المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، م  (2)
 . 36، ص2021

، دار الكتب الجديد المتحدة، بيروت،  1ينظر: الطلبة، محمد سالم محمد، الحجاج في البلاغة المعاصرة بحث في بلاغة النقد المعاصر، ط  (3)
 . 62، ص2008

مقاربة تداولية، حوليات   - ، الفعل التعبيري في دالية أبي العلاء المعري" ضجعة الموت رقدة" التي يرثي فيها فقيهاً حنفياً نعبد الرحمدحماني،  (4)
 . 101، ص2014، 2عالمخبر، 

 . 68، ص 2019، 2/ع3مباركة، مأمون تيسير، من وسائل السبك النحوي في دالية المعري )غير مجد(، مجلة أنساق، م (5)



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 244 

المعريّ، معتبرة أنّ الذات المتكلمة فيها لا تبحث عن عزاء بل تعلن رفضًا وجوديًا عميقًا لكل أشكال  
 (1)  الرمزيّةالتسلية 

ا رثائيًّا كما قد يُظن،   في ضوء هذه القراءات، يمكن النّظر إلى القصيدة محلّ الدراسة لا بوصفها نصًّ
بل بوصفه مشروعًا فلسفيًّا شعريًّا متكاملًا، تُمارَس فيه الحجاجة من خلال النّفي والمفارقة والتقويض 

ة لهدم البنية المرجعية، وهو ما تلتقي  الرمزيّ، كما تبرز فيه السّخرية لا بوصفها غرضًا جماليًا، بل آلي
معه دراسة “الحجاج في الخطاب السّاخر” التي كشفت عن البعد الجدلي العميق في النماذج الشّعرية  

 .(2)  التفكيكيّ ذات الطابع 

لكن ما الذي تقوله القصيدة فعلًا إذا قرأناها بعيدًا عن تصنيفات الدّراسات؟ كيف يبني المعرّي منطقه  
من داخل النصّ، لا من خلال تاريخه ولا مواقفه؟ إن الدّخول إلى القصيدة نفسها، لا إلى ما كُتب عنها،  

من بيتها الأول، لا من نوايا هو ما يكشف طبيعة الخطاب الذي تنهض عليه، ويضعنا أمام أطروحة تبدأ  
 شاعرها. 

لحظة   من  بدءًا  القصيدة،  ينتظم  الذي  الحجاجيّ  المسار  تتبّع  في  القراءة  هذه  تمضي  هنا،  ومن 
الدينيّ   المرجع  تفكيك  إلى  الانتقال  ثم  خاويًا،  رمزيًا  فعلًا  بوصفه  الطقس  ونقض  الأطروحة  تأسيس 

مساءلة التّاريخ  والاجتماعيّ وإعادة مساءلة التّصوّرات السّائدة حول المصير. كما يتسع التحليل ليشمل  
الوهم.   الذات عبر خطاب عقليّ متجرّد من  المعرّي تشكيل  يُعيد  المجد والاصطفاء، قبل أن  ومفاهيم 
ويُختم التّحليل بالوقوف على البنية اللغويّة الحجاجيّة التي تَشحَن النصّ، والأثر الذي يُخلّفه في وعي  

 المتلقي لحظة الاصطدام بهذا النفي الفلسفيّ المجرّد.

 المبحث الأوّل: الأطروحة الحجاجيّة في قصيدة "غير مجدٍ في ملتي واعتقادي":
م   يشكّل عنوان قصيدة "غير مجدٍ في ملّتي واعتقادي" أوّل مفصل حجاجيّ في بناء النصّ، إذ لا يقدَّ
مثل علامة دلالية خارجية فحسب، بل يُشكّل عتبة فكرية تُعلن بوضوح عن الأطروحة المركزية للقصيدة 

نبرة التساؤل أو الاحتمال، منذ اللحظة الأولى. فصيغة "غير مجدٍ" تمثّل حكمًا تقويميًا قاطعًا لا يحمل  
بل يستهل الخطاب بنقض مباشر لقيمة ما سيأتي لاحقًا. أما عبارتا “في ملّتي واعتقادي” فتنزعان عن 
القول صفة العموم، وتُسنده إلى مرجعيّة شخصيّة عقليّة، ذات طبيعة عقديّة وفكريّة، مما يُكسبه مشروعية  

ة المصدر. وبهذا يكون العنوان نفسه فعلًا حجاجيًّا يؤسّس  ذاتية تُعرف في البلاغة الحجاجيّة بمشروعي 

 
، 2021/ 2020، جامعة حبسية بن بوعلي الشلف، كلية الآداب والفنون،  دكتوراه بودينة، صبيرة، رؤية العالم في شعر أبي العلاء المعري، أطروحة    (1)

 .7ص

 . 142، ص 2017، 4/ع7م نصاح، نبيلة، الحجاج في الخطاب الساخر في " لزوميات" أبي العلاء المعري، مجلة التراث، (2)



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 245 

جذوره  له  معرفيّ  موقف  بل  انفعاليًّا  رأيًّا  ليس  سيُعرض  ما  أن  معلنًا  القادم،  للتّفكيك  ويُمهّد  للموقف، 
 الفلسفيّة. 

ومن هذا التّمهيد العنواني، ينتقل المعرّي إلى أولى تجليات أطروحته داخل المتن الشّعريّ، حيث 
 يفتتح القصيدة بهذا البيت الصّادم: 

 (1)  شادِىغَيْرُ مُجدٍ في مِلّتِي واعْتِقادِي**** نَوحُ باَكٍ وَلا تَرنُّمُ 

في هذا البيت، لا تؤدّي المقدّمة دورًا تمهيديًا كما في أغلب القصائد التّقليدية، بل يُلقى الحكم  
مباشرة في صيغة تقريرية حاسمة، تُعيد تقويم طقوس الحزن المتوارثة، بدءًا من النّوح والغناء الحزين، 

الفكرية. وهذا الشّاعر ورؤيته  الجدوى في عقيدة  يُعرف في    باعتبارها سلوكًا عديم  يُعادل ما  البناء 
دون   البداية  منذ  الرئيسي  الموقف  يتم إعلان  المباشر للأطروحة، حيث  بـالطّرح  الحجاجيّة  البلاغة 

 مواربة.

الحجاج هنا مزدوج في طبيعته: فهو من جهة نقضٌ لتقليد ثقافيّ يرى في البكاء والتّرنيم مظهرًا  
للوفاء والحزن المشروع، ومن جهة أخرى بناءٌ لسلطة ذاتية تتكلّم باسم “الاعتقاد” لا الهوى، ما يضفي  

أو الألم، بل لأن تلك   على الرّفض طابعًا عقلانيًا لا عاطفيًا. فالمعري لا يرفض الحزن لمجرد السخط
 المظاهر لا تعبّر في نظره عن موقف وجودي حقيقي، بل عن طقس فارغ، عاطفيّ، ومتوارث. 

تقريرية   بلغة  صاغها  قد  الأوّل  والبيت  الحجاجيّة،  للأطروحة  أسّس  قد  العنوان  يكون  وبذلك 
تقويضية، تُعلن القطيعة مع الرؤية الرثائية التقليدية، وتفتح الباب لخطاب شعريّ يُقارب الموت بوصفه  

جيّة بأكملها، حيث  سؤالًا فلسفيًّا، لا مصيبة وجدانيّة. ومن هذا الأساس، تتفرّع بنية القصيدة الحجا
يقوم المعرّي تدريجيًا بدعم موقفه عبر الحجج البلاغيّة والعقليّة، التي سيتناولها البحث في المباحث 

 اللاحقة.

 ويُتابع المعرّي تعضيد أطروحته بمقارنة دلاليّة بين صوتين: 

 (2)  نادِىبِصوتِ البَشيرِ في كُلِّ  َ * سوشَبيهٌ صَوْتُ النّعيِّ إذَا قِيـ*** 

في هذا البيت، يُدخل الشّاعر تقنية المقابلة الحجاجيّة، وهي وسيلة بلاغيّة تُستخدم لزعزعة التّقييم  
الثّابت. فالمعري يُساوي بين صوت النّعي وصوت البشارة، لا من جهة المعنى العاطفيّ، بل من جهة  

 
الهيئة    هارون، إبراهيم الإبياري،   م عبد السلامحمود،    معبد الرحي التبريزي، البطليوسي، الخوارزمي، شروح سقط الزند، ت: مصطفى السما،    (1)

 . 971،1986، 3جللكتاب، المصرية العامة 
 .971شروح سقط الزند، ص (2)



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 246 

القيمة الواقعيّة، فكلاهما إعلان عن حدث زائل. هذه المقارنة الحجاجيّة تسعى إلى إقناع القارئ بأن الفرح  
 بالميلاد، والحزن على الموت، ليسا سوى مظاهر سطحية لحقائق لا تملك جوهرًا ثابتًا. 

 ويُعزّز المعرّي موقفه الحجاجيّ باستفهام بلاغيّ يحمل وظيفة تقويميّة: 

 (1) الميِّادِ أبَكتْ تِلكُمُ الحَمَامةُ أم غنّــــ **** ـتْ على فَرْعِ غُصنِها 

الحمامة التي اعتبُرت رمزًا للحزن والبكاء في الثّقافة العربيّة، تصبح هنا موضع مساءلة: هل هي  
تبكي فعلًا، أم أن ما نظنه بكاءً ليس سوى غناءٍ طبيعي؟ بهذا الاستفهام، يُمارس الشّاعر تفكيكًا دلاليًا  

ضرورة موضوعيّة بل قراءة لعلامات الحزن، ويطرح بذكاء جدليّ فكرة أن الحزن، كما نتصوّره، ليس  
 تأويليّة قد تكون خاطئة. وهذا لون من ألوان الحجاج الحداثيّ الذي يُسائل اللّغة قبل أن يُسائل المعنى. 

ثم ينتقل المعرّي إلى ضرب من الحجاج التّاريخيّ، وهو نوعٌ معروف في البلاغة الجدليّة القديمة، 
 حين يستشهد بزوال الأمم والقرون ليُقنع المتلقي بأن فناء الإنسان أمر حتمي لا يستوجب الجزع:

 (2)  عادِ القُبُورُ منْ عَهْدِ  ـبَ فأينَ صَاحِ هَذِي قُبُورُنا تَمْلُأ الرُّحْـ **** 

هذا البيت يُقدّم حجّة من نمط الاحتجاج بالتّاريخ والزّمن، حيث يُشير إلى أن القبور تملأ الأرض، 
وأنه لا وجود لآثار من سبقونا من الأقوام البائدة مثل “عاد”. وبهذا يجعل المعرّي من التّاريخ شاهدًا 

أو الخوف من المصير. فالموت ليس  حجاجيًّا على زيف الشّعور الإنسانيّ بالتّفرّد، أو التّميّز بالموت،  
 استثناء، بل قاعدة كونيّة. 

مستويات   ثلاثة  على  يُبنى  للحجاج،  التّأسيسيّة  البنية  يمثل  والذي  القصيدة،  من  المقطع  هذا  إن 
 متراتبة: 

 الرّفض القاطع للطقوس السّائدة )نوح، ترنُّم، حزن(.  .1 
 البرهنة العقليّة والتّاريخيّة على عبثية تلك الطّقوس.  .2 
 الاستفهام الحجاجيّ وسيلة لتقويض التّفسير الجاهز للظواهر )البكاء = الوفاء(. .3 

ويمكن القول إن هذا المبحث يُبيّن بوضوح أنّ المعرّي لا يتعامل مع الموت من موقع العاطفة، بل 
من موقع التّأمّل الفلسفيّ والحجاج العقليّ، مما يجعل من قصيدته خطابًا حجاجيًا بامتياز، يقوم على  

 عي بزوال الحياة.تفكيك القيم الرّاسخة، وبناء تصوّر بديل يقوم على الزّهد، والتّأمّل، والو 

 

 
 .972شروح سقط الزند، ص (1)
 .974شروح سقط الزند، ص (2)



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 247 

 المبحث الثّاني: البنية الحجاجيّة المتعدّدة في قصيدة "غير مجدٍ في ملّتي واعتقادي":
تتأسّس بنية القصيدة على نسيج حجاجيّ متداخل يعكس رؤية المعرّي في تفكيك المسلّمات الوجودية  
وإعادة تشكيل الوعي تجاه مفاهيم الحياة والموت والمعنى. لا يعتمد النصّ على حجاج أحادي الاتجاه،  

ليّة، وتاريخيّة، ودينيّة، بل يستثمر أربعة أنماط حجاجيّة تتكامل لتنتج أطروحة شعرية/فلسفية متجاوزة: عق
 ورمزيّة. تتضافر هذه الأنماط لا لإثبات فكرة، بل لهدم يقين وبناء بديل معرفيّ أكثر عمقًا وتأمّلًا. 

: الحجاج العقليّ   تفكيك البداهة بآليات المفارقة:  –أوّلًا

يبدأ الحجاج من أساس عقليّ صرف، حين يطرح المعرّي مفارقات منطقية تقلب المفاهيم التقليدية  
حول الحياة والموت. الحياة، في رأيه، "كلها تعب"، ورغم ذلك يسعى الناس لزيادتها، مما يثير دهشة  

عى المرء إلى عقلية تفضح تعارض المنطق الإنسانيّ مع سلوكه، إذ كيف يكون التّعب مطمحًا؟ كيف يس
المزيد مما يُقرّ هو نفسه أنه مؤلم؟ هنا يتكشّف الحجاج لا على مستوى الطّرح الفلسفيّ فقط، بل من  

 خلال بلاغة المفارقة والدّهشة التي تُسائل الرّغبة نفسها. 

 ففي قوله:

 (1) ازِديادِ منْ رَاغِبٍ في  ـجَبُ إلاّ تَعَبٌ كُلُّها الحَيَاةُ فَمَا أعـْ **** 

يفجّر مفارقة منطقية تُحرّض القارئ على مساءلة الرّغبة في الحياة رغم الاعتراف الكلّي بتعبها.  
الحجاج هنا لا يكتفي بوصف الواقع، بل يضعه في مواجهة منطقه الدّاخلي ليُظهر تهافته، فإذا كانت 

لي يهزّ منطق التّعلّق  الحياة كلّها تعباً فمن المستغرب أن يسعى النّاس إلى المزيد منها، إنه حكم جد 
 بالحياة.

وفي السّياق ذاته، لا يرى المعرّي فرقًا جوهريًّا بين لحظة الميلاد ولحظة الموت، بل يعكس التّقييم  
التّقليديّ لكليهما: فالحزن عند الموت، في نظره، أضعف من الفرح عند الولادة، لا لأن الموت مخيف بل  

غفلة، وهكذا تتحوّل المشاعر   لأن الفرح غافل. إن الحزن هنا ليس مأساة بل يقظة، والفرح ليس نعمة بل
 ذاتها إلى موضوع للشك العقليّ.

 إذ يقول:

 (2)  المِيلادِ في سَاعةِ  فُ سُرُورٍ إنّ حُزنًا في سَاعَةِ المَوْتِ أضعا **** 

 
 .977شروح سقط الزند، ص (1)
 .977شروح سقط الزند، ص (2)



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 248 

يبني المعرّي مقارنة عقلية معكوسة، إذ يتقصّد خلخلة التّوزيع العاطفيّ للتجربة الإنسانيّة، فالفعلان  
)الميلاد والموت( متساويان من حيث الحدث، لكن التّقييم الانفعاليّ لهما مقلوب، ما يكشف غياب المنطق  

 في التّعامل مع المصير، فيُسائل بذلك صدق العواطف ومبرراتها. 

 كما يتكئ على المنطق التأويليّ في قوله:

 (1)  للنَّفَادِ خُلِقَ النّاسُ لِلبَقَاءِ فَضَلَّت **** أُمَّةٌ يَحْسَبونَهمْ 

في هذا البيت يعكس الحجاج وجهة التّصوّر: الأصل البقاء )في المنظور الأخروي(، لكن الانحراف  
البشريّ جعل الفناء محورًا للتفكير، وهو انقلاب مفهوميّ يؤسّس للقطيعة مع تصوّر عابر للوجود. فالشّاعر 

ن للخلود الأخروي لا للفناء المحض،  يندّد بالتّأويلات الخاطئة للمصير الإنسانيّ، مؤكّدًا أنّ النّاس مخلوقو 
 ما يعكس تفكيرًا منطقيًا يعيد ترتيب المفاهيم. 

في هذا النّمط، يوظف المعرّي العقل لا بوصفه مصدر للمعرفة فقط، بل بوصفه أداة حجاجيّة تُحدث 
 تصدّعًا في بنية الوعي السّائد، وتُعيد النّظر في ما يُعدّ بدهيًّا. 

 تفكيك الذّاكرة الجمعية بوصفها مرجعًا للزّوال:  –ثانيًا: الحجاج التّاريخيّ  

إن الحجاج العقليّ لا ينفصل عن الحجاج التّاريخيّ، إذ ينقل الشاعر قارئه من تأمّل الذّات إلى  
مساءلة مصير الجماعة. يستحضر المعرّي القبور التي "تملأ الرحب"، ويسأل "أين القبور من عهد عاد؟"،  

 فيقول:

 (2)  عَادِ القُبُورُ منْ عَهدِ  ـبَ فأيْنَ صَاحِ هذى قُبورُنا تملُأ الرُّحـْ **** 

 

ليؤكد أن الفناء لا يستثني أحدًا، وأن مجد الأمم زائل لا محالة. التّاريخ، في هذا الإطار، ليس   
 سجلًا للأبطال، بل أرشيفًا للفقد. ويُكثّف هذا المعنى في قوله:

 (3) الأضْدادِ رُبَّ لَحْدٍ قَدْ صَارَ لَحْدًا مِرارًا **** ضَاحِكٍ مِنْ تَزَاحُم 

فالقبر الواحد يتكرّر "مرارًا"، ويضحك من "تزاحم الأضداد"، ويكثّف من عبث الصّراع الإنسانيّ على   
أمجاد زائلة. هنا، تتحوّل الصّورة إلى كيان ناطق، يُسخّرها المعرّي حجاجيًّا لا جماليًّا؛ فليس الغرض رسم  

 
 .987شروح سقط الزند، ص (1)
 .974شروح سقط الزند، ص (2)

 .976شروح سقط الزند، ص( 3)



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 249 

من تشخيص    –مشهد مروّع، بل هزّ الثقة بجدوى الحياة على النّحو الذي اعتاده الناس. البلاغة إذًا  
 تُستثمر لا لإحداث الأثر الشّعوريّ، بل لصناعة وعي بديل.  –وكناية وتكرار  

استند المعرّي إلى وقائع التّاريخ وزوال الأمم بوصفها أدّلة محسوسة على عبث الوجود الأرضي  
وتكرار المصير، فيُستثمر التّاريخ لا لتأكيد المجد، بل لإثبات هشاشة استمراريته، ولا يستدعي المعرّي  

يخيّة حجّة ضد التّصوّر  قوم "عاد" بوصفهم رموزًا للقوّة فحسب، بل كأثر غائب، لتصبح المفارقة التّار 
الخالد للحضارات، وضد مركزية الإنسان في التّاريخ. وفي سياق الحجاج التّاريخيّ الذي يوظّفه المعرّي  
لتقويض التصوّرات السّائدة حول المجد والخلود، تبرز المفارقة أداة بلاغيّة دقيقة تفُعّل التوتّر الدّلاليّ بين  

لود المتخيّل والزّوال الواقعيّ. فعندما يقول الشّاعر: صاحِ، هذه قبورُنا ما يُفترض وما هو كائن، بين الخ
تملُأ الرُّحبَ فأينَ القبورُ من عهدِ عادِ؟ فهو لا يكتفي بعرض حجّة تاريخيّة على زوال الأمم، بل يُمارس  

يخ، ويُبرز  من خلال هذا السّؤال تقويضًا مزدوجًا: فهو يُثير وعي القارئ بزيف التصوّر البطولي للتار 
مفارقة دلاليّة قائمة على تعارض صارخ بين ما ترسّخ في الذّاكرة الجمعيّة )قوم عاد رمز للقوّة والعظمة(  

 وما تكشفه المعاينة الواقعيّة )الغياب التّام لأثرهم حتّى في القبور(. 

فالسّؤال البلاغيّ هنا ليس استفهامًا حقيقيًّا، بل تعبير مفارق عن فراغ الذّاكرة من براهينها، وعن  
زوال كل ما كان يُحسب دليلًا على التّفوّق والخلود. وبهذا تتحقّق المفارقة التّاريخيّة في تراكب طبقتين  

 من المعنى: 
 الظّاهر: الإشارة إلى أقوام عظيمة قد خلت. .1 
 الباطن: السّخرية الضمنيّة من وهم المجد البشري، وغياب أيّ أثر مادي يبرّره.  .2 

وهذه المفارقة لا تتجلّى في مضمون القول فحسب، بل في بُنيته أيضًا؛ إذ يتحوّل القبر من رمز  
التاريخ لا بوصفه سجلًا للبطولات، بل   للحضور المادي إلى علامة على الغياب الكلي، وتُعاد كتابة 

 أرشيفًا للفناء والتكرار.

مادي،   دليل  بالتّاريخ  ليُنتج حجاجًا مضاعفًا: حجاجًا  بالمفارقة  التّاريخيّ  الحجاج  يتداخل  وبذلك، 
على زوال  بالبرهنة  يكتفي  فالمعرّي لا  القناعة.  وتُربك  المعنى  تفجّر  بلاغيّة  بالمفارقة صورة  وحجاجًا 

بوصفها سلاحًا بلاغيًّا لتفكيك    الحضارات، بل يُعرّي زيف الشّعور بالتميّز الإنسانيّ، ويوظّف المفارقة
 مركزية الإنسان في التّاريخ. 

فيتحوّل القبر إلى موقع رمزي يسخر من تقاتل الأحياء على عالم سينتهون فيه جميعًا، إذ يدفن 
 المتصارعون في المكان ذاته، ما يُسقط فكرة التّفوّق أو الامتياز. 

 



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 250 

 ويُتوّج هذا الحجاج التّاريخيّ في:

 (1)  والآبادِ وَدَفينٍ عَلَى بَقَايا دَفينٍ **** في طَوِيلِ الأزْمَانِ 

حيث تتراكم الأجساد بعضها فوق بعض لا بوصفه فعلًا فيزيائيًا فقط، بل تراكمًا دلاليًا يُؤكّد عبثيّة  
الزّمن الأرضي بوصفه دورة للفناء المتكرّر، أي ترسيم زمني حاد لفكرة الفناء المتراكم، فالزّمن يكدس  

 المصير المشترك.الموتى كما يُكدس الغبار، ما يشكل حجة تاريخيّة دافعة للتّأمّل في 

في هذا النّمط، التّاريخ يُفقد رمزيته البطوليّة، ويتحوّل إلى حجّة ضد الأثر، فيتحوّل من شاهد على  
 الإنجاز إلى شاهد على الاندثار، ما يُزعزع الإيمان بالتميّز الإنسانيّ أو الحضاريّ. 

 تفكيك الرّؤية التّقليديّة للموت وإعادة تأويله:  –ثالثًا: الحجاج الدّينيّ  

على الرّغم من نزعته الزّهدية العقلانيّة، فإنه لا يغفل عن تضمين حجج دينيّة تضفي عمقًا إيمانيًّا  
على الرّؤية، ويتعامل المعرّي مع المفهوم الدينيّ لا بوصفه بنية تسليم، بل أفقًا معرفيًا يعيد من خلاله  

عرّي لا يغفل بعدًا دينيًا يتداخل مع  تأويل تجربة الموت. ومع أن الخطاب يبدو عقلانيًا بحتًا، فإن الم
 منطقه الحجاجيّ. إنه لا يرفض العقيدة، بل يعيد تأويلها ويحرّرها من الطّقس، ففي البيت:

 (2) رَشَادِ دَارِ شِقْوَةٍ أو  لٍ إلىإنّما يُنقَلُونَ مِنْ دَارِ أعْمَا **** 

يقدّم الموت بوصفه انتقالًا وجوديًا، لا انقطاعًا، وبذلك يُخرج الحديث عن الفناء من نطاق العبث، 
ليضعه في مجال الجزاء، فيوظّف العقيدة الإسلاميّة في الحجاج ليبيّن أن الدنيا ليست نهاية مرحلة بل  

ظره "انتقال من دار أعمال انتقال إلى جزاء ما يمنح الموت قيمة مختلفة عن مجرد العدم. فالموت في ن
إلى دار شقوة أو رشاد"، لا فناءً بل جزاء، وما يبدو فناءً ما هو إلا عبور. بهذا المعنى، يعيد الشّاعر  
للحياة معناها، وللموت دوره، من خلال خطاب يتكئ على المعرفة الإيمانيّة، لا على التّلقين الطقسيّ.  

يستريح فيها الجسم"، بينما الحياة لا تنُتج إلا أرقًا شبيهًا بالسهاد.  ومن هنا، لا يكون الموت مأساة بل "رقدة  
إلى وسيلة لتقويم التّصوّرات، وتفكيك الخوف الموروث    –عبر الصّورة والمفارقة    –وهكذا، تنقلب البلاغة  
 من المصير. إذ يقول: 

هادِ ضَجْعَةُ المَوتِ رَقْدةٌ يَسْترْيحُ ال**** ـجِسمُ فِيها والعَيْشُ مِثْلُ   (3) السُّ

 
 .976د، صنشروح سقط الز  (1)

 .979شروح سقط الزند، ص (2)

 .979شروح سقط الزند، ص (3)



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 251 

فينزع عن الموت صفته التّراجيديّة، ويُعيد توصيفه فعل راحة، في مقابل معاناة الحياة، وهو قلبٌ 
للمألوف الانفعاليّ عبر بناء دينيّ عقلانيّ، فيقارن بين راحة الموت وأرق الحياة، ليثبت أن الفناء لا يعني  

 الخسارة بل الخلاص، ويصوّر الموت نعمة لا مأساة. 

 أمّا في قوله:

يـ **** ـحَ سَليِلًا تَغْذُوهُ دَرَّ   (1) العِهَادِ خَافَ غَدْرَ الأنَامِ فَاسْتَوْدَعَ الرَّ

فيُحيل إلى قصة سليمان مع الجن والرّيح، لا ليبرهن على المعجزة، بل ليُبيّن أن الحذر من المصير 
لا يُنافي الإيمان به، ما يعمّق الطابع الإنسانيّ للتمثل الدينيّ، وفي هذا التّوظيف للمرجعية الدينيّة يؤكّد  

إلى أن الخوف من المصير لا يناقض    المعرّي أن حتّى أولياء الله اتخذوا الحيطة من القدر في إشارة
 التسليم له. 

يُستثمر الحجاج الدينيّ هنا وسيلة لتأطير الموت في بنية عقلانيّة/روحيّة، تُعيد للموت معناه كتحوّل،  
 لا بوصفها كارثة، وتُخفّف من وطأة الوعي بالفناء عبر التصوّر الأخروي.

 تفكيك الطّقس وإعادة كتابة الموت شعريًّا: –رابعاا: الحجاج الرّمزيّ 
ولا يقف المعرّي عند العقل والدّين والتّاريخ، بل ينتقل إلى حجاج رمزيّ يمارس من خلاله أقصى  
درجات التّفكيك. لا يكتفي بطرح الفكرة، بل يعيد صياغة الطّقس ذاته، مقترحًا طقسًا بديلًا للجنازة لا يقوم  

بكائي إلى تجربة عقليّة/روحيّة،   على النّحيب بل على "القراءة والتّسبيح". هنا، تنقلب الجنازة من طقس
يكون فيها الكفن من "ورق المصحف"، واليد لا تلمس "الذهب الأحمر"، والجسد يُعاد إليه اتزانه من خلال 
الزهد، لا الفخر. الرّمزيّة الحجاجيّة هنا ليست ترميزًا غامضًا، بل أداة واعية تهدم وتبني، وتُعيد صياغة  

 والموت.  العلاقة بين الإنسان والوداع

ومن اللافت في هذا البناء المتعدّد أن الوسائل البلاغيّة ليست مفصولة عن أنماط الحجاج، بل  
تُندمج فيها وتؤدي وظيفة دقيقة. فالاستفهام البلاغيّ لم يكن زينة لُغويّة، بل طريقة لخلخلة المفاهيم، كما  

مز إلى سؤال، والصّوت إلى  في تساؤله عن الحمامة: "أبكت تلكم الحمامة أم غنّت؟"، حيث يتحوّل الرّ 
علامة تأويليّة مشكوك فيها. والمقابلة بين النّعي والبشارة لم تأتِ لتزيين البيت بل لتقويض فكرة الفارق  

تعمل على    –كما في تحويل القبر إلى "ضاحك"    –بين الحزن والفرح. كذلك، فإن الكناية والتّشخيص  
أ أمّا  الإنسانيّ.  السّلوكيّ  التّناقض  بنبرة  تعرية  تقُال  بل  تُمارس بسلطة،  والنّهي، فهي لا  الأمر  ساليب 

أخلاقيّة متأملة، كما في "سر إن استطعتَ في الهواء رويدًا"، حيث يُدعى المتكبّر إلى التّواضع لا بإدانة،  
 بل بتذكير إنسانيّ نبيل.

 
 .992شروح سقط الزند، ص (1)



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 252 

الصّورة   للغموض، بل لإنتاج دلالة حجاجيّة مشفّرة، فهو يوظّف  يُستخدم  القصيدة لا  والرّمز في 
 البلاغيّة لإعادة تشكيل القيم ونسف المسلّمات، ففي قوله:

 (1)  الأبْرَادِ وَاحْبُواهُ الأكْفَانَ مِن وَرَقِ المُصْ**** حَفِ كِبْرًا عَنْ أنْفَسِ 

الطّابع   لنزع  بل  الموت،  لتقديس  المصحف كفنًا رمزيًّا، لا  يُنتج طقسًا جنائزيًّا مغايرًا، يجعل من 
الاستهلاكي عنه، وتخليصه من المظاهر الفارغة: إنها دعوة صامتة لحياة روحيّة تطهرت من التّظاهر، 

 وتحويل الموت من مظهر إلى جوهر.

 وفي:

 (2)  المُسْتفَادِ زُهْدًا في العَسْجَدِ  ذَا بَناَنٍ لا تَلْمَسُ الذّهَبَ الأحْ **** ـمَرَ 

تتحوّل اليد إلى رمز للزهد، لا بوصفها قيمة أخلاقية، بل احتجاجًا صامتًا على بنية ماديّة تحوّل  
الإنسان إلى مستهلك حتّى في لحظاته الأخيرة، وهو احتجاج بلاغيّ على الماديّة، وانتصار للزهد بوصفه  

 قيمة مضادة للتفاخر الطبقيّ والاجتماعيّ. 

 ثم في: 

 (3) والتّعْدَادِ واتْلُوَا النّعْشَ بِالقِرَاءةِ والتّسـ **** ـبِيحِ لا بالنّحِيبِ 

يُقترح طقس بديل للجنازة: القراءة محل النّحيب، والمعنى محل الانفعال، وهو حجاج رمزيّ يرسم  
 نموذجًا مغايرًا لفهم الموت مثل تجربة عقليّة/روحيّة، لا عاطفيّة أيّ خالية من الانفعال.

بناء موقف الإنسان من   الطقوس، وإعادة  لتفكيك  أداة حجاجيّة  إلى  السّياق  الرّمز في هذا  يُحوّل 
 الموت والوداع والقداسة، بما يجعله خطابًا رمزيًّا احتجاجيًّا لا طقسيًّا. 

تتكامل الأنماط الحجاجيّة الأربعة في القصيدة لتشكّل بنية خطابية تنقض الثّابت، وتدفع المتلقي  
نحو تبنّي وعي فلسفيّ/أخلاقيّ جديد. لم يُكتب النّصّ لإثبات قناعة بقدر ما كُتب لنسف قناعات؛ ليس  

لال الشّعر أداة جدل معرفيّ تأملًا ساكنًا بل حجاج ديناميكيّ يُعيد تعريف الإنسان والموت والخلود من خ
وتمثّل هذه الأنواع من الحجاج أدوات إقناع متكاملة، يُراكمها المعرّي ليُربك مسلّمات القارئ، ويُعيد بناء  
وعي جديد بالموت، لا بوصفه مأساة، بل بوصفه ضرورة عقليّة، ونهاية عادلة، بل وربما راحة من عناء 

 الوجود. 

 
 .990صشروح سقط الزند،  (1)
 .989شروح سقط الزند، ص (2)

 .991صشروح سقط الزند،  (3)



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 253 

القصيدة   البلاغيّة، تصنع من  للأساليب  العضوي  بالدّمج  المقترنة  الحجاج،  التّعدديّة في  هذه  إن 
خطابًا حجاجيًّا متكاملًا، لا يُقنع بالعقل فقط، بل يُربك العقل ويقوّض بالعاطفة المتعقلة. كل نمط من  

لى هامش المعنى، بل الحجاج يرفد الآخر، وكل وسيلة بلاغيّة تعمل في خدمته، فلا تقف البلاغة ع
تتماهى معه، وتُصبح الحامل الأبلغ له. وهكذا تُبنى القصيدة على أساس فكريّ/بلاغيّ متين، تتضافر  
فيه الفلسفة مع الشّعر، ويتحوّل التّعبير إلى مشروع معرفيّ يهدم ويقترح، ويهزّ المتلقي لا ليُعجبه بل  

 ليوقظه.

 المبحث الثّالث: البنية الحجاجيّة الكلّيّة في قصيدة "غير مجدٍ في ملّتي واعتقادي":

تمثّل قصيدة "غير مجدٍ في ملّتي واعتقادي" بناءً حجاجيًّا متكاملًا لا يتأسّس على أطروحة منعزلة 
أو حجج متناثرة، بل على خطاب يتدرج ببطء وصرامة نحو إعادة تشكيل المفاهيم الكبرى المتعلقة بالموت 

ل الوقوف على الأبيات  والحياة، الدين والطقس، الفرد والمصير. لا يمكن فهم حجاج المعرّي من خلا
التّفكيك إلى  البرهنة، ومن  تتبع المسار الذي يسلكه الخطاب، من الطّرح إلى  مفردة، وإنما من خلال 

 الاقتراح، في مسار جدليّ تصاعديّ لا ينتهي بحكمة مغلقة بل بأثر فكريّ مفتوح. 

تبدأ القصيدة بطرح مباشر وقاطع لأطروحة تنقض الطّقوس الرّثائيّة التّقليديّة، ثم تتوسع بالتّدريج في  
عرض الحجج المؤيدة لهذا الموقف، من حجاج عقليّ يدعو إلى مساءلة المنطق الانفعاليّ، إلى حجاج  

ل الموت عبور روحيّ، وصولًا  تاريخيّ يبرهن على عبث التّفاخر بالمجد الزائل، إلى حجاج دينيّ يعيد تأوي
إلى حجاج رمزيّ يهدم الطّقس ويقترح بديلًا شعريًا تأمليًا قائمًا على القراءة والتطهر والزهد. هذه الحركة 
المتصاعدة لا تكتفي بتقديم بدائل، بل تُفكك البنية العاطفيّة التي قامت عليها الثّقافة، وتعيد بناء وعي  

 ، لا من الغريزة أو الرثاء. جديد يبدأ من الهدوء العقليّ 

ويُلاحظ أن القصيدة لا تتقدّم بخط مستقيم من الفكرة إلى البرهان، بل تتحرك بشكل حلزونيّ، تعود  
إلى بعض المفاهيم لتعيد صياغتها من زوايا متعددة. فالموت، مثلًا، لا يظهر مرة واحدة أثرًا مفزعًا، بل  

ك الميلاد، لا يُطرح بوصفه نعمة بل  يتكرّر بوصفه علامة تأمليّة، ثم حدثًا طبيعيًّا، ثم قيمة رمزيّة. وكذل
لحظة غافلة، تقُابل بالحزن لا بالاحتفال. ومن هنا، يُعاد بناء المعاني المركزيّة في الثّقافة الجمعية من  
خلال إعادة تنظيمها في بنية حجاجيّة، تُخضِع كل فكرة للاختبار، وتعرضها من زوايا متعدّدة ليُعاد توجيه  

 معناها. 

ولا يقلّ الأسلوب البلاغيّ أهميّة عن مضمون الحجاج؛ فالقصيدة لا تعتمد على الخطابة أو الجدل  
المباشر، بل على بلاغة هادئة، داخلية، تنفذ إلى الوعي دون ضجيج. لا نجد في النّصّ صوتًا يصرخ  

لانتقالات الفكريّة أو يستعرض، بل نبرة تأمليّة صافية، تُقنع القارئ لا بحجّة قاطعة، بل بسلسلة من ا



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 254 

التي تجعله يُعيد التّفكير من تلقاء نفسه. فالمعرّي لا يسعى إلى الانتصار، بل إلى الإيقاظ. والقصيدة لا  
 تُنهي خطابها بحكم نهائي، بل ببيت يختمه المعرّي بقوله:

 (1)  لِفسَادِ مَصيرُه  * بِكَوْنٍ وَاللّبِيبُ اللّبِيبُ مَنْ لَيْسَ يَغْتَرُّ *** 

ليست نهاية خطابيّة، بل موجّهة إلى وعي المتلقي ليعيد بناء منظومته    – رغم جزمها    –هذه الجملة  
الخاصّة. فالبنية الحجاجيّة للقصيدة لا تفرض حُكمًا بل تفُكّك بنية الإقناع التقليديّة، وتعيد تشكيلها على  

 أساس من الّتفكير الحرّ والتّأمّل العميق.

وهذه النّهاية، وإن بدت تقريريّة، إلا أنها لا تُغلق النّصّ بل تفتحه على لحظة وعي تأمليّ، تُلقي  
بالمسؤولية على المتلقي ليكمل إعادة البناء الفكري. فالحكمة هنا لا تقدّم الحقيقة، بل تكشف عن زيفها  

 ري والمطمئنات الثّقافيّة. التّقليدي، وتقترح أن يُبنى الإدراك من جديد، بعيدًا عن الغرور البش

للقصيدة   ناضجًا  نموذجًا  قدّم  بل  أو رثاء،  تأمّل  يكتب قصيدة  لم  المعرّي  إنّ  القول  يمكن  وبذلك 
الحجاجيّة الفلسفيّة، التي يُبنى فيها الموقف لا عبر التّصريح فقط، بل عبر تركيب شعريّ شامل، يُسهم  

فة، بل يُربك بالعقل،  فيه كلّ بيت، وكلّ صورة، وكلّ سكوت، في صناعة خطاب متكامل لا يُقنع بالعاط
 ويُوقظ بالشّك، ويُنهي بالحكمة.

إن المعمار الكلّي للقصيدة يقوم على منطق داخلي دقيق، تبدأ فيه بفكرة، تتبعها برهنة، ثم تنتقل  
إلى تأمل رمزيّ، وتختم بنداء عقليّ، في سلسلة من الطبقات الفكريّة والبلاغيّة التي تُصاغ شعريًّا. وعلى  

الفنيّة تحتل حيّزًا واسعً  ا من القصيدة، إلا أن وظيفتها ليست  الرّغم من أن الصّور البلاغية والتّراكيب 
جمالية بقدر ما هي وظيفيّة؛ إذ تأتي لتخدم المعنى لا لتزيّنه، ولترسّخ الموقف لا لتُبهر. فهي بلاغة  

 مندمجة في العمق الحجاجيّ، لا منفصلة عنه، وتُستخدم لتوليد المعنى لا لاستهلاكه.

والمعرّي في هذه القصيدة لا يكتب مرثيّة، بل يعيد إنتاج سؤال الموت من داخل الشّعر. ويُنتج من  
أكثر من   العقلانيّ  التأّمّل  إلى حقل  تنتمي  فلسفيّة فريدة،  الحجاجيّ تجربة شعريّة  لغته وتركيبه  خلال 

سها لا خطاب وجدانيّ مألوف، بل خطاب انتمائها إلى التّقاليد الشّعريّة الرّثائيّة. وبهذا، تُقدّم القصيدة نف
الوعي   تشكيل  وإعادة  المسلّمات،  زعزعة  إلى  تهدف  فلسفيّة  أداة  الشّعر  فيه  يُمارَس  داخلي،  حجاجيّ 

 الإنسانيّ من أساسه. 

البنية الإيقاعيّة والحمولات  النّصّ الشعريّ بوصفه انزياحًا معرفيًا وجماليًا معًا، يتجاوز  يأتي هذا 
المعرّي لا  يعيد تشكيلها ضمن إطار فلسفيّ حجاجيّ. فرؤية  بل  لكنه لا يهدمها،  المألوفة،  الانفعالية 

موقف تأمليّ متماسك. فالقصيدة، رغم  تنفصل عن اللّغة الشّعريّة، بل تستثمر إمكاناتها التّعبيريّة لبناء  
 

 .1005شروح سقط الزند، ص (1)



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 255 

الرّمزيّة  والصّور  الهادئ،  الإيقاع  في  بشعريتها  تحتفظ  الوجوديّة،  والتّأملات  العقليّة  بالحجج  احتشادها 
 المكثّفة، والمفارقات البلاغيّة التي تفتح أفق الدّلالة لا لتغلقه.

إن قيمة الفلسفة والمنطق في هذا النّصّ لا تأتي على حساب الشّعريّة، بل تنبع من داخلها، حيث  
تتحوّل الصّورة الشّعريّة إلى حُجّة، والرّمز إلى أداة تفكيك، والإيقاع إلى وسيلة لإعادة ترتيب المفاهيم.  

ى النّصّ وفياً لجوهر الشّعر بوصفه  وبهذا يتحقّق التّوازن بين الفكر والشّعور، بين المنطق والحسي، ليبق
 تعبيرًا جماليًا لا يُختزل في وظيفته العقليّة، بل يسمو بها من خلال لغته وشكله وتوتره الداخلي. 

إن القراءة التي يقترحها هذا النّصّ تُعيد تشكيل المفاهيم التي نعتقد أنها مستقرة؛ فـ"الموت" لا يُقرأ   
بوصفه نهاية، كما أن "الفرح" و"الألم" لا يحضران حالات وجدانيّة متعارف عليها، بل أنساق ذهنيّة تُفكَّك  

لى زعزعة المعاني المتداولة. وهنا تتبدى  وتُعاد صياغتها داخل بنية تداوليّة تقوض البداهة، وتشتغل ع
 .براعة النّصّ في قدرته على نقل القارئ من موقع التلقي السّلبي إلى موقع الفعل التّأويليّ المنتج

ووفقًا لنظرية التّداوليّة، فإن النّصّ لا يُبنى داخل عزلة جمالية، بل يمارس فعلًا تواصليًّا مُركّبًا، يُعيد  
توزيع الأدوار بين المرسل والمتلقي، ويؤسّس لفضاء حجاجيّ يُراهن على العقل بوصفه أداةً لإنتاج الدلالة،  

رورة جدلية تفرض مساءلة المسلّمات وإعادة  لا لاستهلاكها. فالمعاني لا تُعطى، بل تُكتسب ضمن سي
 .النّظر في البنى الثّقافيّة الجاهزة

ومن منظور نظرية الحجاج، يُمكن القول إن النّصّ يتبنّى استراتيجيات خطابيّة تسعى إلى إقناع  
المتلقي بواقع جديد لا يُشبه العالم الذي ألفه. كل صورة، وكل مفردة، تقوم بوظيفة حجاجيّة: لا تزخرف  

انتمائه إلى الشّعر؛ إذ يُفكّك    الواقع، بل تُؤسّس له. لذلك، يبدو النّصّ أنّه يخرج من رحم الفلسفة أكثر من
 .الوجود ويُعيد بناءه انطلاقًا من منطق داخلي، يعتمد على الرّبط العقلانيّ لا على التّدفق الشّعوريّ 

فلو جرّدنا النّصّ من وزنه وإيقاعه، لما فقد من فاعليته الحجاجيّة شيئًا، إذ إن ما يمنحه القوّة ليس  
الموسيقى الظّاهرة فحسب، بل بناؤه التّأمّليّ العميق الذي ينبثق من نسيج المعنى، ويكشف عن خطاب  

أن هذا الطّابع الفلسفيّ التّأويليّ،  عقلانيّ يستند إلى الحفر في المسلّمات لا إلى التّزيين السّطحيّ. إلا  
على أهميّته، لا يُقصي البُعد الجمالي الذي يشكّل جوهر الشّعر وخصوصيته. فالمعرّي لا يقدّم فكرة جافة  

 في ثوب شعريّ، بل يُخضع اللّغة الشّعريّة لتوتر معرفيّ لا ينفصل عن توهّجها الجماليّ.

يتجلّى في استخدامه  الجماليّ  الفلسفيّ والمحور  المحور  بين  النّصّ  الذي حافظ عليه  التّوازن  إن 
والكنايات،  فالمفارقات، والاستعارات،  بناء.  تفكيك وإعادة  أداة  بل  البلاغيّة لا بوصفها زخرفًا،  للصّورة 

من بعدها التّجريدي إلى تجلٍّ    والرّموز، ليست أدوات تجميل للنصّ، وإنما هي حوامل فكريّة تنقل الفكرة
حسيّ نابض. كذلك فإن الإيقاع الدّاخلي، وإن لم يكن صاخبًا أو تقليديًا، يظلّ حاضرًا في النبرة المتزنة،  



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 256 

وفي التّكرارات الرّمزية، وفي الموسيقى الهادئة التي تسري عبر الجُمل، فتمنح النصّ نسقًا تأمليًّا لا يخلو  
 من طاقة شعريّة. 

لقد نجح المعرّي في تقديم خطاب فلسفيّ يُربك القارئ ويوقظه، من دون أن يتخلّى عن شرط الشّعر 
الجماليّ. وهذا ما يجعل قصيدته ليست فقط نموذجًا للشعر الحجاجيّ، بل أيضًا مثالًا على الشّعر القادر  

و  الفكرة  بناء  بين  الجماليّ،  والتّأثير  العقليّ  الإقناع  بين  التّوفيق  بعذوبتها  على  تحتفظ  لغة  تشكيلها في 
وكثافتها. فالشّعر هنا لا يُستثمر وسيلة لتبليغ الموقف الفلسفيّ فحسب، بل يتحوّل هو ذاته إلى فضاء  
فلسفيّ، حيث يكون الجمال طريقًا إلى المعرفة، وتكون الصّورة الشّعريّة أداة للسّؤال قبل أن تكون أداة  

 للزينة.

 الخاتمة:
البنية الحجاجيّة في قصيدة "غير مجدٍ في ملّتي   الفاحصة التي تتبعت  التّحليليّة  القراءة  بعد هذه 
واعتقادي" لأبي العلاء المعرّي، تبيّن أن النّصّ لا يُقارب بوصفه مرثية تقليديّة أو خطابًا وجدانيًا فقط،  

ةً لهدم يقينيات ثقافيّة متجذّرة حول الموت بل بوصفه مشروعًا فكريًّا وفلسفيًّا متكاملًا يتوسّل الشّعر وسيل
 والحزن والوعي بالوجود.

ومن خلال المعالجة المنهجيّة للمباحث الثّلاثة، أمكن استخلاص أبرز نتائج هذه الدّراسة على النّحو  
 الآتي: 

تقدّم القصيدة رؤية فلسفيّة عقلانيّة تعيد تأطير طقس الرّثاء، لا بوصفه تعبيرًا وجدانيًّا، بل فعلًا  .1
 تأمليًّا ينقض المسلّمات الثّقافيّة حول الموت والحزن.

البنية الحجاجيّة جاءت محكمة ومتصاعدة، تبدأ بنقض المفاهيم الطّقسيّة للحزن، ثم تبني بدائل   .2
 فكريّة عبر حجج عقليّة وتاريخيّة ودينيّة ورمزيّة.

وظّف المعرّي أدوات البلاغة بوصفها آليات حجاج، لا لتزيين النّصّ، بل لزعزعة وعي المتلقي  .3
 وتحفيزه على إعادة التّفكير في مفاهيم الوجود والعدم والمعنى. 

تكشف القصيدة عن قدرة الشّعر على أداء وظيفة معرفيّة، حيث يتحوّل النّصّ إلى خطاب نقديّ  .4
 داخلي يُعيد تشكيل المفاهيم من خلال منطق التّأمّل لا الانفعال.

لا تقوم حجاجيّة النّصّ على المواجهة أو الصّدام، بل على التّشكيك الهادئ والتّقويض التّدريجي  .5
 للمسلّم، مما يمنح القصيدة طابعًا تأويليًّا مفتوحًا. 



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 257 

ينجح المعرّي في تقديم خطاب رمزيّ بديل عن الحزن التقليدي، يتأسّس على قيم الزّهد، والعقل،   .6
 والتّسليم، ويجعل من الموت لحظة وعي لا انكسار. 

تثبت الدّراسة أن القصيدة تمثّل نموذجًا ناضجًا للشّعر الحجاجيّ، حيث يتضافر المضمون الفلسفيّ   .7
 مع الشكل البلاغيّ لصياغة موقف فكريّ متكامل.

 
  



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 258 

 صادر والمراجعمال
، دار التعارف،  1علي الكبير، محمد أحمد حسن، وهاشم الشاذلي، ط  عبد اللهابن منظور، لسان العرب:  

 د.ت. القاهرة،
السما،   الزند، ت: مصطفى  الخوارزمي، شروح سقط  البطليوسي،  الرحيالتبريزي،  عبد   معبد   محمود، 

 1986،  3ج الهيئة المصرية العامة للكتاب، السلام هارون، إبراهيم الإبياري،
المجلة   تثجم”،  وأخرى  “أرض مصردة  تمام:  أبي  في قصيدة  قراءة  الحجاج  مفلح، شعرية  الحويطات، 

 .2021،  2/ع17الأردنية في اللغة العربية وآدابها، م 
 . 2011، 40/م 2الولي، محمد، مدخل إلى الحجاج، مجلة عالم الفكر، الكويت، ع

بودينة، صبيرة، رؤية العالم في شعر أبي العلاء المعري، أطروحة دكتوراه، جامعة حبسية بن بوعلي  
 . 2021/ 2020الشلف، كلية الآداب والفنون، 

دحماني، عبد الرحمن، الفعل التعبيري في دالية أبي العلاء المعري “ضجعة الموت رقدة” التي يرثي فيها 
 . 2014،  2مقاربة تداولية، حوليات المخبر، ع –فقيهاً حنفياً 

ساسي، عمار، منهج الجواب في آليات تحليل الخطاب، دراسة وصفية وظيفية في نماذج من القرآن  
 . 2011، عالم الكتب الحديث، إربد، 1والشعر، ط

الخطاب الأدبي   تداولية  نواري، في  للتوزيع والنشر،  1المبادئ والإجراء، ط  –سعودي،  الحكمة  دار   ،
 . 2009الجزائر، 

طروس، محمد، النظرية الحجاجية من خلال الدراسات البلاغية والمنطقية واللسانية، دار الثّقافة، عمّان، 
2005. 

، دار 1طلبة، محمد سالم محمد، الحجاج في البلاغة المعاصرة، بحث في بلاغة النقد المعاصر، ط
 . 2008الكتب الجديد المتحدة، بيروت، 

،  2/ع 3مباركة، مأمون تيسير، من وسائل السبك النحوي في دالية المعري )غير مجد(، مجلة أنساق، م 
2019. 

، مؤسسة الرحاب الحديثة، 1مسكين، حسن، مناهج الدراسات الأدبية الحديثة من التاريخ إلى الحجاج، ط
2010. 

،  4/ع 7نصاح، نبيلة، الحجاج في الخطاب الساخر في “لزوميات” أبي العلاء المعري، مجلة التراث، م
2017. 

 



 .م5202 (2)العدد  21)المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

 

 259 

References 
Ibn manẓūr, Lisān al-ʻArab: Allāh ʻAlī al-kabīr, Muḥammad Aḥmad Ḥasan, 

wa-Hāshim al-Shādhilī, Ṭ1, Dār al-Taʻāruf, al-Qāhirah, D. t. 
al-Tabrīzī, al-Baṭalyawsī, al-Khuwārizmī, shurūḥ Saqṭ al-zand, t: Muṣṭafá 

al-Samā, ̒ bdālrḥym Maḥmūd, ̒ Abdussalām Hārūn, Ibrāhīm al-Ibyārī, al-
Hayʼah al-Miṣrīyah al-ʻĀmmah lil-Kitāb, j3, 1986 

al-Ḥuwayṭāt, Mufliḥ, shiʻrīyah al-Ḥajjāj qirāʼah fī qaṣīdat Abī Tammām: “arḍ 
mṣrdh wa-ukhrá tthjm”, al-Majallah al-Urdunīyah fī al-lughah al-
ʻArabīyah wa-ādābihā, m17 / ʻ2, 2021. 

al-Walī, Muḥammad, madkhal ilá al-Ḥajjāj, Majallat ̒ Ālam al-Fikr, al-Kuwayt, 
ʻ2 / m40, 2011. 

bwdynh, ṣbyrh, ruʼyah al-ʻālam fī shiʻr Abī al-ʻAlāʼ al-Maʻarrī, uṭrūḥat 
duktūrāh, Jāmiʻat ḥbsyh ibn bwʻly alshlf, Kullīyat al-Ādāb wa-al-Funūn, 
2020/2021. 

dḥmāny, ʻAbd al-Raḥmān, al-fiʻl al-taʻbīrī fī Dāliyat Abī al-ʻAlāʼ al-Maʻarrī “ 
ḍjʻh al-mawt rqdh ” allatī yrthy fīhā fqyhan ḥnfyan – muqārabah 
tadāwulīyah, Ḥawlīyāt al-Mukhbir, ʻ2, 2014. 

Sāsī, ʻAmmār, Manhaj al-jawāb fī ālīyāt taḥlīl al-khiṭāb, dirāsah waṣfīyah 
waẓīfīyah fī namādhij min al-Qurʼān wa-al-shiʻr, Ṭ1, ʻĀlam al-Kutub al-
ḥadīth, Irbid, 2011. 

Saʻūdī, Nawwārī, fī tadāwulīyah al-khiṭāb al-Adabī – al-mabādiʼ wa-al-ijrāʼ, 
Ṭ1, Dār al-Ḥikmah lil-Tawzīʻ wa-al-Nashr, al-Jazāʼir, 2009. 

Ṭarrūs, Muḥammad, al-naẓarīyah al-ḥijājīyah min khilāl al-Dirāsāt al-
balāghīyah wa-al-manṭiqīyah wa-al-lisānīyah. 

ṭalabat, Muḥammad Sālim Muḥammad, al-Ḥajjāj fī al-balāghah al-muʻāṣirah, 
baḥth fī Balāghat al-naqd al-muʻāṣir, Ṭ1, Dār al-Kutub al-jadīd al-
Muttaḥidah, Bayrūt, 2008. 



       إبراهيم محمد المصاروة رد. ثام                                                       الخطاب الحجاجيّ في داليةّ المعرّي       

   

 

 260 

mubārakah, Maʼmūn Taysīr, min wasāʼil al-Sabk al-Naḥwī fī Dāliyat al-
Maʻarrī (ghayr Majd), Majallat ansāq, m3 / ʻ2, 2019. 

Miskīn, Ḥasan, Manāhij al-Dirāsāt al-adabīyah al-ḥadīthah min al-tārīkh ilá 
al-Ḥajjāj, Ṭ1, Muʼassasat al-Riḥāb al-ḥadīthah, 2010. 

nṣāḥ, Nabīlah, al-Ḥajjāj fī al-khiṭāb al-sākhir fī “ Luzūmīyāt ” Abī al-ʻAlāʼ al-
Maʻarrī, Majallat al-Turāth, m7 / ʻ4, 2017. 

  

 

 

 

 

 

 


