
 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

15 

 
 قانون النفع أو الجدوى وإرهاصاته في المدونة البلاغية العربية

 دراسة تحليلية على نماذج مختارة
 * رامي جميل أحمد سالم

ramijas@psut.edu.jo 
    

 20/9/2024 تاريخ قبول البحث:                                 3/6/2024 تاريخ تقديم البحث:
 

 ملخّص
يهدف هذا البحث إلى الوقوف على قانون من قوانين البلاغة الجديدة)الحجاج(، وهو قانون النفع أو الجدوى أو قانون  

لعربي، والقرآن الكريم وبالأخص ثمّ الكشف عن تمثّلات هذا القانون في حقل البلاغة العربية، وحقل الشعر ا الأنفعيّة،
 دراسات إعجاز القرآن، من خلال التطبيق على نماذج مختارة من هذه الحقول.

ح وقد اتّبع البحث المنهج الوصفي التحليلي، حيث تم وصف القانون بدقة وتحليل النماذج المختارة بصورة توض
 حضور هذا القانون في الحقول الآنفة الذكر. 

ي ر العربالبحث الحضور اللافت لهذا القانون في حقل البلاغة العربية بأقسامها الثلاث، وفي الشعوقد أظهرت نتائج 
ة ودراسات إعجاز القرآن، ووجود إرهاصات لهذا القانون لدى بعض البلاغيين والنقاد العرب، ووجود مصطلحات بلاغي

 تحميل في البلاغتين يسعى لتحقيق هدف واحد وهو تشابه في تعريفها قانون النفع، كما أظهرت النتائج أنّ هذا القانون 
لاغة تكون بلالصياغة طاقات تعبيرية وقوة إنجازية تضمن التوجيه للوصول إلى النتيجة المطلوبة، ما يؤهل البلاغة العربية 
ن حة لأصال تواصلية تأخذ في الاعتبار مقولات التداولية.  وقد خلص البحث إلى أن مفاهيم البلاغة العربية ومصطلحاتها

 تُدرس وتُحلّل وفق نظريات الحجاج وعلم التداولية.
 كلمات مفتاحية: البلاغة العربية، النقد القديم، البلاغة الجديدة، التداولية، الشعر العربي

                                                 
 .جامعة الأميرة سميَّة للتكنولوجيا أستاذ مشارك، حدة تنسيق المساقات الخدمية،*   



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

16 

 

 

Law of Utility and its beginnings in the Arabic Rhetorical corpus 

Analytical study on Selected Excerpts 
 

Rami Jamil Ahmed Salem  

ramijas@psut.edu.jo 

 

Submission Date: 3/6/2024                                    Acceptance Date: 20/9/2024 

 

Abstract 

 

 This study attempted to identify one of the New Rhetoric Laws (Al-Hajjaj), which is the 

law of benefit, feasibility, and expediency. It examined the representations of this law in the 

field of Arabic rhetoric, poetry, and the Holy Qur’an, especially in the studies of the 

miraculous nature of the Qur’an, through selected model applications from these fields. The 

research adopted the descriptive analytical approach, where the law was carefully described, 

and the selected models were analyzed in a manner that clarifies the presence of this law in 

the aforementioned fields. 

The findings of the study showed a remarkable presence of this law in the field of Arabic 

rhetoric in its three sections, as well as in Arabic poetry and studies of Qur’anic miracles. 

These conclusions showed the presence of indications for this law among some Arab 

rhetoricians and critics and the presence of rhetorical terms similar in definition to that of 

using the law. The results also indicated that this law seeks to achieve one goal in the two 

rhetorics, which is to imbue the wording with expressive energies and achieve force that 

guarantees guidance to reach the desired result that qualifies Arabic rhetoric to be 

communicative rhetoric that considers the pragmatics categories.  The research concluded that 

the concepts and terminology of Arabic rhetoric are suitable to be studied and analyzed 

according to the theories of argumentation and pragmatics. 

Keywords: Arab Rhetoric, Old Criticism, New Rhetoric, Pragmatics, Arabic Poetry. 

 
 
 
 

                                                 
 Associate Professor, Coordination unite for service courses, Princess Sumaya University for 

Technology. 



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

17 

 التمهيد:
ة في إطروحاته إلى البلاغ The Law of Utilityينتمي قانون النفع أو الجدوى )الأنفعيّة( 

قام، والم تمد في بناء ألفاظه واختيارها عندما تقع في تركيب معين على السياقالجديدة )الحجاج(؛ كونه يع
 يتأسس هذابة، و ويحمّل الألفاظ القدرة على التوجيه والتأثير والإنجاز، إذ يوجّه الملفوظ نحو النتيجة المطلو 

 لى ملفوظفيعدل المتكلم عن صياغة إلى صياغة أخرى، أو عن ملفوظ )ب(  إ العدول"، القانون على "
ا ن لهذآخر)أ( ؛ كون الملفوظ )أ( هو الأنفع والأجدى تحقيقاً لمتطلّب المتكلم في هذا السياق، إذ يكو 

من العدول علّة يحققها ومعنى لطيف يقصده، ولما يحمله من طاقة تعبيرية  وقوة إنجازية بلاغية، تض
ة أو وبالتالي الوصول إلى النتيج تحقيق المقاصد الحجاجية التي يريد المتكلم تحقيقها لدى المخاطب،

 الغاية المرجوة منه 
وغير خافٍ أنّ البُعد الحجاجي للبلاغة يعود في الأساس إلى التعريفات القديمة المقدّمة للبلاغة 

. ولما كانت أغلب (1)كونها فناً للإقناع، وقد عرّفها أرسطو بأنّها "الكشف عن الطرق الممكنة للإقناع"
ن البيان والمعاني والبديع خاضعة لقانون الأنفع أو الأجدى، فإنّ ذلك يرشّح أن تكون الوجوه البلاغية م

البلاغة العربية في جوهرها حجاجاً، وهذا الحجاج هو على طريقة البلاغة الجديدة ونظريات الحجاج 
اللوغوس التقني، كامن لا في الباتوس )المخاطب(، ولا في الإيتوس )أخلاق القائل(، وإنما هو قائم في 

أي الخطاب نفسه، بمعنى قدرة ذلك الخطاب بعد توافر آليات الحجاج فيه ضمن قانون الأنفع على تحقيق 
 .(2)مقاصده لدى الآخر

نفع، وهذا الجانب الحجاجي الذي تنطوي عليه معظم الوجوه البلاغية، لو حركناه بواسطة قانون الأ
مَ مقولات التداولية عامة: مَن؟ يخاطب مَن؟ في   لأمكن أن نتحدث عن بلاغة عربية تأخذ في الاعتبار

وخاصة لماذا؟ بحيث تصبح غاية البلاغة متمحورة حول كيف؟ أي كيف يحصل الإقناع الذي هو غاية 
 الخطاب. 

                                                 
، 1986دار الشؤون الثقافية، بغداد،  ،2ط ، ترجمة وتعليق عبدالرحمن بدوي،فن الخطابة ق.م(، 347)أرسطوطاليس (1)

 .29ص
، 2014 بيروت، ، دار الكتاب الجديدة المتحدة،بلاغة الحجاج الأصول اليونانيةبنو هاشم، الحسين،  :ينظر (2)

 .213-212ص



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

18 

و في ومن هذا المنطلق فقد كان مسعى هذا البحث أن يؤطر لهذا القانون كما قدّمه العالمان ديكر 
نون المدمجة، وبيرلمان في مبحث الحجاج، ثم الكشف عن تجليات هذا القامبحث التداوليات واللسانيات 

ل في البلاغة العربية ضمن أقسامها الثلاث، وفي بعض مدونات النقد والبلاغة العربيين، إما من خلا
بعض نصوص نقدية لديهم تشير إلى هذا القانون، وإما من خلال ما كانوا يبثّونه من انتقادات لغوية ل

مشفعاً  سياق ،تعليقا على أبيات شعرية لهم، لم يراعوا فيها حسن اختياراتهم للفظ الأنفع والأجدى للالشعراء 
از ذلك الكشف بالجانب الإجرائي المتمثل بشواهد من الشعر العربي والقرآن الكريم، وفي مبحث الإعج

آن ظ القر من مقولة تضع ألفاالقرآني من خلال رسالة أبي سليمان الخطابي "بيان إعجاز القرآن"، انطلاقاً 
تمام في أعلى درجات الفصاحة والبلاغة، إذ حازت ألفاظه أعلى طبقات الكلام وأرفعه وأجزله، فنالت اه

 الدارسين واستقطبت فكرهم، يسرها الله بلطيف قدرته من أمره، ليكون آية بيّنة لنبيه.

 لتداولية المدمجةالمطلب الأول: قانون النفع أو الجدوى في البلاغة الجديدة: ا
خرى أإنّ أهم ما يجمع بين بلاغة بيرلمان وتيتيكا من ناحية وبلاغة ديكرو وإنسكومبر من ناحية 

 خضوع البلاغتين لقانون واحد هو قانون النفع أو الجدوى. فما المقصود بهذا القانون؟
"، أسوة بديكرو وضع عبدالله صولة هذا المصطلح في العربية، وأسماه " قانون الأنفع أو الأجدى

أثناء حديثه عن قانون النفع أو الجدوى، وأشار إليه في بعض كتبه التي ألفها في البلاغة الجديدة، ويتعلق 
بطريقة التعبير عن أمر ما، والكيفية التي يتم بها اختيار الألفاظ ضمن سياق محدد، حيث  هذا القانون 

قاً من دلالته في مستوى المكون اللساني، وينبني هذ يُفهم هذا اللفظ في ضوء المقام أو الوضعيّة، انطلا
القانون أساساً على تأويل "الملفوظ إلى سؤال من قبيل: لماذا قال المتكلم ما قال؟ ويستعين في تحصيل 

 .(1)الجواب على ذلك بالمقام أو الوضعيّة"
لاغة الجديدة ، وقد بين عبدالله صولة أنّ هذا القانون يرتبط أساساً بالخطاب الحجاجي في الب

وخاصة في نظريات الحجاج عند بيرلمان وعند ديكرو وأنسكومبر الذين ينطلقون من فكرة مفادها أنّ ثمّة 
عن فكرة ما، بحيث يُعتمد التعبير بالعنصر )أ( دون العنصر )ب( تطبيقاً  تفاوتاً في درجة التعبير حجاجيا

لا يمكن التعبير عنها بدرجة واحدة، وبعبارة أخرى فإنّه  لمبدأ الأنفع حجاجياً، انطلاقاً من أنّ وحدات اللغة
إلى أذهاننا السؤال الآتي: لماذا ترك   -عند سماعنا لخطاب ما ونروم تأويل وفهم هذا الخطاب-يتبادر 

                                                 
 .78ص ،2011تونس،  للنشر والتوزيع، مسكيلياني، رية الحجاج دراسات وتطبيقاتفي نظصولة، عبدالله،  (1)



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

19 

المتكلم العنصر )ب(، وعبّر بدلًا عنه بالعنصر )أ(، بحيث كان التعبير بالعنصر )أ( أجدى وأنفع من 
وجه النفع في ذلك؟ وهذا مؤشر إلى أنّ هذا القانون يخدم فكرة "المقصدية"، أي مقصد  الطريقة )ب(، وما

 .(1)المتكلم الحجاجي من التعبير بلفظ لغوي ما بدلًا من لفظ لغوي آخر
إن المتكلم عندما يختار التعبير بأسلوب دون آخر أو بلفظة دون أخرى، لا يكون ذلك الاختيار 

غرضها يكون إنما ينبني على غايات حجاجية  ة التعبيريّة أو البلاغية فحسب، اعتباطاً أو طلباً للجمالي
الأساس توجيه المتلقي نحو الإقناع وتمهيد السبيل لحصول التأثير، هذا الإقناع الذي تنصاع له قوى 

يتأسس العقل والهوى بكامل إرادتها واختيارها، والذي لا يتأتّى إلا بتطبيق قانون الأجدى أو الأنفع الذي 
" )العدول في استعمال البدائل اللغوية(، الأمر الذي يسهم في إضفاء وقع معنوي العدول في الكلامعلى  "

خاص، وبُعد حجاجي أعمق في علاقته بمتلقيه، على اعتبار أنّ الكلمة المختارة ترمي إلى مزيد من 
بما لها من زوائد معنوية جاءتها  التأثير في ذهن المتلقين، وتكون أعلق بعالم الخطاب وأمضى أثراً فيه،

من اللغة أو الاستعمال، وقد سمّى عبدالله صولة هذه الحركة )حركة الكلمة الحجاجية(، معتبراً أنّ عملية 
الاختيار تُبنى انطلاقاً من فعل حركي داخل الخطاب، تقوم فيه الكلمة بإقصاء أختها وتعويضها انطلاقاً 

 تعزز طاقتها الإيجابية، وقد حدد صولة هذه الحركة ضمن محورين:من خصوصية تُميّزها من غيرها، و 
محور المجاورة الذي يتحقق بواسطة المجاز المرسل، ومحور المشابهة الذي يتحقق بواسطة التشبيه 

 .(2)والاستعارة
إنّ العدول المتحقق على مستوى اللفظة، قد شكّل في هذا القانون النواة التي يدور حولها الحجاج، 

يقتضيه السياقان القولي والمقامي، الذي تستطيع تحقيقه كلمة دون أخرى لخصوصية كامنة فيها: إما  بما
اقتضائية أو تقويميّة أو تداولية. ففي قولنا:" نشر الحاكم عيونه في البلاد"، فالأصل أن يكون السياق " 

فلفظ العيون أقوى في التوجيه من  جواسيسه " بدلًا من " عيونه"، لكنّ هذا الإقتضاء حقّق قانون الأنفعية؛
لفظ الجواسيس، ذلك أنّ لفظ عيونه تسليط للضوء على الجزء الذي لا يصلح الجاسوس إلا به، ولا يمكن 
أن ينجز ما هو مطلوب منه إلا بواسطته، فوجّه هذا الملفوظ الجديد الخطاب نحو النتيجة بالاستعانة 

                                                 
الحجاج مفهومه ، مقال ضمن كتاب "العربية في ضوء البلاغة الجديدة )أو الحجاج( البلاغة"عبدالله،  صولة، (1)

 .34، ص1ج، 2010، إربد، عالم الكتب الحديث، علوي  إشراف حافظ إسماعيل ،ومجالاته
 169ص، 2007بيروت، ، ، دار الفاربيالحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبيةصولة، عبدالله،  ينظر: (2)

 وما بعدها.



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

20 

علائقه وهي العلاقة الجزئية.  ويمكن لنا في هذا السياق  بتقنية بلاغية هي المجاز المرسل، ضمن إحدى
، فالأصل أن  يكون السياق  (1)وَيُ نَ ز ِّلُ لَكُم م ِّنَ السَّمَاءِّ رِّزْقا  أن نضرب مثالًا آخر للتوضيح قوله تعالى: 

 القرآني "مطراً"  بدلًا من "رزقاً":
 ﴾وَيُ نَ ز ِّلُ لَكُم م ِّنَ السَّمَاءِّ رِّزْقا  ﴿

 
 

قتضاء السابق هو تحقيق لقانون الأنفع أو الأجدى، فلفظ المطر كان يحقق الغرض منه في إنّ الا
الآية، لكنّ لفظ الرزق أقوى منه في التوجيه إليه؛ ذلك أنّ المطر قد يثمر وقد لا يُثمر بل قد يفسد، في 

وة من الخطاب، حين أن الرزق هو ثمرته الصافية، فقام بتوجيه الخطاب أو الملفوظ نحو النتيجة المرج
بالاستعانة بتقنية بلاغية هي المجاز المرسل، ضمن إحدى علائقه وهي العلاقة المسببيّة. وقد أوضح ابن 
عاشور أنّ: "تنزيل الرزق من السماء هو نزول المطر لأن المطر سبب الرزق وهو في نفسه آية أدمج 

و قيل "وينزل مطراً" لما وقع إدماج في معها امتنان، ولذلك ]عقّب[ بقوله "وما يتذكر إلا من ينيب" ول
 .(2)الحجاج"

 أقطاب التأسيس المعرفي للقانون: ديكرو وبيرلمان
، كما يرتبط عنده Yيرتبط هذا القانون عند ديكرو بالتداولية المدمجة، وبنظرية الدلالة وفق الشكل 

نظراً إلى أنّ المتكلم في  بالعوامل الحجاجية خاصة عوامل القصر من النفي أو الاستثناء )ما... إلا(،
اختياره لملفوظه، وقد أدخل عليه العوامل الحجاجية، يجعل الملفوظ أعمق وأنجع في إقامة الحجة، 

"الساعة الآن الثامنة"، ليس والتوجيه نحو النتيجة الضمنية، إذ تصبح النتيجة مضمونة الوصول، فقولنا: 
فالملفوظ الأول يؤدي إلى نتائج متعددة بل متضاربة من  "إن  الساعة الآن إلا الثامنة": هو نفسه قولنا:

قبيل أسرع أو تمهل أو غيرها، في حين أنّ الملفوظ الثاني لا يؤدي إلا إلى نتيجة واحدة وهي تمهل، وبناء 
وهنا يكون المتكلم قد طبّق  عليه فالعوامل الحجاجية حدّت من تعدد المسارات المؤدية إلى هذه النتيجة،

                                                 
 .13سورة غافر، الآية  (1)
 تونس، ، الدار التونسية للنشر والتوزيع،التحرير والتنويرتفسير  ،م(1973ه/1393، محمد الطاهر )ابن عاشور (2)

 .103 – 102 ،4ج، 1984

عنصر )أ( 
 المختار رزقا  

( بصر )عن
 المستبدل مطرا  

الغاية والنفع من ذلك 
تداولية تُفهم في ضوء 

 المقام أو الوضعيّة

= 



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

21 

فع، وكذلك المخاطب في تأويله للخطاب، إذ سيتساءل عما حدا بالمتكلم إلى أن يختار من بين قانون الأن
طريقتين في التعبير متقاربتي الدلالة طريقة هي )أ( دون الطريقة )ب(، وكيف كانت )أ( إذن أنفع حجاجياً 

 .(1)من )ب( التي تتكاثر المسارات فيها مؤدية في غياب العامل إلى النتيجة وعكسها
وتهدف التداولية المدمجة الى دراسة الحجاج في اللغة، ووصفها انطلاقاً من فرضية محورية مفادها 

. فمن خصائص اللغة البشرية أنها تتوافر على مظاهر الحجاج في (2) " أننا نتكلم عامة بقصد التأثير"
التركيب وصوغ العبارات، بنيتها الداخلية، لتكون وظيفتها توجيه المتلقي إلى مقاصد محددة يضطلع بها 

كما ترتبط التداولية المدمجة بنظرية الحجاج، من خلال ما يُسمى "عمل المحاجّة"، وهو أن يقدم المتكلم 
(، سواء أكان 1( على أنه نتيجة للحجة )ق2(، موجهاً إلى جعل المخاطب يقبل قولًا آخر )ق1قولًا )ق

 ( صريحاً أم ضمنياً.2)ق
الحجة )ية السلالم الحجاجية، والتي تنطلق من إقرار التلازم بين القول ويرتبط عمل المحاجة بنظر 

تيجة ى النق( والنتيجة )ن(، ومعنى التلازم هنا أنّ الحجة لا تكون حجة بالنسبة للمتكلم إلا بإضافتها إل
 التي قد يُصرّح بها، وقد تبقى ضمنية، فقولنا:

 الطقس جميل؟ أ: ماذا تريد أن تفعل؟             ب: ألا ترى أن
يوجه القول )ب(، والذي كان بالإمكان أن يُعبّر عنه بلمفوظ تركيبي آخر، ليمثل حجة لنتيجة 

 . (3)ضمنية هي "الخروج للنزهة مثلًا"
فإنها تدرس العلاقة بين ظاهر الكلام أي المعنى الحرفي للملفوظ  Yأما النظرية ذات الشكل 

أيهما يُفهم بالمقام، حيث  غوي)المتمثل في المكون البلاغي( ،)المكون اللغوي( والمعنى الضمني غير الل
يوجد في معنى الجملة الحرفي شارة حجاجية تؤدي إلى ظهور الضمني في ضوء ما يمليه المقام، وتلوّح 
بنتيجة ما تكون مقنعة أو غير مقنعة كون الحجاج لا يكون دائماً لغاية الإقناع، وقيام الحجاج على 

 :(4)ني ما يجعله ذا صبغة حوارية بين الأطراف، ويمكن التمثيل له بالرسم الآتيقسمين: صريح وضم

                                                 
 .36، صالبلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدةصولة، عبدالله، ينظر:  (1)
 .80، ص2006، درب سيدنا ، الدار البيضاء، اللغة والحجاجالعزاوي، أبو بكر،  (2)
نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى  أهم، ضمن كتاب "نظرية الحجاج في اللغة"المبخوت، شكري،  (3)

 .360ص ، .(د.ت)تونس،  بمنوبة، الآداب والفنون والعلوم الانسانية كلية، حمادي صمّود راف، إشاليوم
 .38-37، صالحجاج في القرآنصولة، عبدالله، ينظر:  (4)



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

22 

 
 
 
 
 
 
 

 ومثال ذلك قولنا: )أ( هل تريد فنجاناً من القهوة؟
 )ب( أريد النوم 

، إلا إذا نظرنا إلى الإجابة في )ب(، نجد أنّ منطوق العبارة وإن كان يصف وضعاً بصيغة إخبارية
التي و هو التعبير عن حالة الرفض، بناء على المعرفة المشتركة في حالة التواصل )الضمني(  ةأنّ مقصود

 تؤكد أنّ القهوة تُذهب النوم. 
أما بيرلمان فيرى أنّ اختيار المتكلم ألفاظه للتعبير عن أفكاره قلما يكون اختياراً لا تتحكم فيه  

تيار لفظاً فيه عدول عن الكلام غايات حجاجية، خصوصاً حين يكون اللفظ )أ( الذي وقع عليه الاخ
العادي، كاستخدام المجاز مثلًا، فباستخدام اللفظ القائم على العدول يقع التنبيه إلى مقاصد المتكلم 

 .(1)الحجاجي
ويؤكد بيرلمان أنّه في أي خطاب تتجلى الغايات الحجاجية، وتكون الوسيلة المحققة لتلك الغايات 

ل العنصر )أ( بالعنصر )ب(، والغاية من ذلك التأكيد على المتكلم أن دائماً؛ أي استبدا الاستبدال هي
يطبّق قانون النفع والجدوى، وأن يتبين السامع الوجه في استخدام هذا اللفظ دون ذلك من خلال هذا 
القانون: بمعنى ما الكلمات أو العبارات التي كان يمكن للمتكلم أن يستخدمها ولكنه فضل عليها اللفظ 

 .(2)تخدمه في خطابه، سواء أكان اللفظ المستخدم مُحمّلًا بموقف ما أم لفظاً محايداً الذي اس

                                                 
 .34، صالبلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدةصولة، عبدالله، ينظر:  (1)
 .34، صبيقاتفي نظرية الحجاج دراسات وتطصولة، عبدالله، ينظر:  (2)

 الملفوظ
 القول )ق(

 (2المقام )
 السياق )س(

 المكوّن اللغوي 
مدلول "حرفي" أو "أولي" 

 )= صريح(

 المكوّن البلاغي:
معنى القول المتحقق  

 )= ضمني(

 مكوّن من خارج اللغة
 فظ )الضمنية(دلالات التل



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

23 

ويحصر بيرلمان الطرائق والأساليب الحجاجية في اثنتين، يهمنا في هذا السياق الطريقة الأولى 
لأولى الطريقة الاتصالية أو الوصل: وتتأسس عنده على ضم الفكرة إلى الفكرة وإن تباينتا، وجعل ا وهي:

بسبب من الثانية للوصول إلى نتيجة واحدة، ومن أمثلة هذه الطريقة الوصل المؤسس على بنية الواقع 
)الحجة القائمة على الوصل السببي، حجة السلطة(، ومنها الوصل المؤسس للواقع، )الاستعارة / الكناية / 

 .(1) مثال(التشبيه(، ومنها الحجج المؤسسة لبنية الواقع )المثل / الشاهد / ال

 المطلب الثاني: قانون النفع والجدوى في البلاغة والنقد العربيين:
 ملامح القانون في مرحلة البواكير إلى حدود القرن الخامس الهجري:

وبدقة  لغوية،من يراجع مدونات البلاغيين والنقاد لا يعدم الإشارات التي تومئ إلى اهتمامهم بالقيم ال
وملامح  شاراتا اللفظية، وبالتفرّد بأساليبهم البليغة، كما لا يعدم الوقوف على إتوظيف مدلولاتها، وأصواته

تطبيقية لهذا القانون، وهي إشارات تحضر إما من خلال نصوص نقدية تعرض إلى الفكرة، وإما من 
 .خلال جوانب تطبيقية لأبيات شعرية يكون النقد فيها موجّهاً إلى سوء اختيار اللفظ الأنفع فيها

ما يتعلق بالأبيات الشعرية  التي تعدّ شواهد على سوء توظيف الشاعر لقانون النفع والجدوى  أما
في اختيار الألفاظ،  فنستحضر قصة حسان بن ثابت مع النابغة الذبياني، عندما انتقد النابغة الذبياني 

والبيتان موضع  بيتيّ حسان بن ثابت، اللذين افتخر وامتدح بهما ملوك الغساسنة في قصيدة مطوّلة،
  : ]الطويل[(2)النقد

 حىلَنا الجَفَناتُ الغُرُّ يَلمَعنَ بِالضُ 
 قٍ وَلَدنا بَني العَنقاءِ وَابني مُحَـــرِّ 

 

 وَأَسيافُنا يَقطُرنَ مِن نَجـدَةٍ دَما 
 مافَأَكرِم بِنا خالًا وَأَكرِم بِنا اِبنَ 

 
ا لم تكن الأنسب في سياق المدح، وأنّه فعاب النابغة على حسان بعض ألفاظه التي اختارها، كونه

ألّف بيته من كلمات غيرها أضخم معنى منها، وأوسع مفهوماً في دلالتها، إذ غرض المدح له ما يناسبه 
في هذا المقام، فمقامات الكلام متباينة ولكل مقام ما يناسبه من الألفاظ، فعاب عليه استخدام "جفنات" 

                                                 
 .57، ص2014 بيروت، ، دار الكتاب الجديدة المتحدة،نظرية الحجاج عند شاييم بيرلمانبنو هاشم، الحسين، ينظر:  (1)
، 2، شرحه الأستاذ عبد الأمير مهنا، طديوان حسان بن ثابتم(، 660ه/40، أبو الوليد حسان بن ثابث )تالأنصاري  (2)

 .219، ص1986دار الكتب العلمية، بيروت، 



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

24 

ب وهو )جفان(؛ معلّلًا ذلك بأنّ الجفنات جمع مؤنث سالماً وهو جمع قَلة، واقترح لفظاً بديلًا يراه الأصو 
 والجفان جمع تكسير وهو جمع كثرة، والكثرة أنسب وأليق في مقام المدح.

وعاب عليه قوله "يلمعن بالضحى" واقترح بديلًا عنه "يلمعن بالدجى"، إذ هذا التعبير أبلغ في 
اً. كما عاب عليه قوله "يقطرن" ليقترح بديلًا عنه "يجرين"، لأن المديح؛ لأن الضيف بالليل أكثر طروق

فالنابغة يقوّم  .(1)الفعل يقطرن يدلل على قلة القتلى، بينما الفعل يجرين أكثر وصفاً لانصباب الدم وجريانه
وحه ألفاظ الشاعر تقويماً لغوياً دلالياً لتصحيح المعنى، ويرى أنّه كان الأجدى عند الشاعر أن يصف ممد

بكثرة الجفنات وكثرة السيوف وكثرة قطعهم للرقاب، كون هذا الوصف يتناسب مع مقام المدح. وهذا مؤشر 
على القيم اللغوية التي كان العرب يجلّونها ويعنون بها عناية فائقة لتمييز الألفاظ الرشيقة الجزلة من 

 غيرها.
 : ] الكامل[ (2)لأخطلومن الشواهد الشعرية على سوء التوظيف قول جرير في هجاء ا

 قَطِي نا إليَّ لو شِئ تُ ساقكُمُ   هذا اب نُ عمّي في دمشقَ خليفَةً 
ذلك أنّ عبدالملك بن مروان عندما سمع قول جرير قال قولته المشهورة:" ما زاد على أن جعلني 

 .(3)شرطياً، أما أنه لو قال )لو شاء( لسقتهم إليه
  ُة بهذه نفع والجدوى بعدم اللياقة في مخاطبة الخلفاء، فالخليفيخرق مبدأ ال ←الملفوظ )ب( لو شئت

 الصيغة يفقد سلطته السياسية ويصبح شرطياً.
 يتحقق معه الغرض المقصود وينال به التأثير على الخليفة، بحيث يدفعه ← الملفوظ )أ( لو شاء 

 لإنجاز ما يريد باعتباره خليفة المسلمين ومن يملك السلطة الأعلى.

                                                 
تحقيق إحسان عباس، وإبراهيم السعافين، وبكر  ،لأغاني، ام(966ه/356علي بن الحسين )ت أبو الفرج، الأصفهاني (1)

 . 252-251، ص2008، 9، دار صادر، بيروت، ج3ط عباس،
 ،شرح مهدي ناصر الدين، دار الكتب العلميةديوان جرير م(،730ه/111جرير بن عطية )تالبصريّ، أبو حزرة،  (2)

. القطين:أهل الدار المقيمين في المكان، وتعني في سياق البيت العبيد والإماء والرقيق. 439، ص1986،بيروت، 
، 12، المجلد2014ابن منظور، أبي الفضل محمد بن مكرم، لسان العرب، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 

 . 145ص
دار  ،2ط ، تحقيق أحمد محمد شاكر،الشعر والشعراءم(، 889ه/276)ت بن قتيبةالدينوري، عبدالله بن مسلم، ا (3)

 .470، ص1ج، 2021القاهرة،  المعارف،



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

25 

، دول من الصياغة )ب( إلى الصياغة )أ(، قد تحقق معه مقصد حجاجي قائم على الإقناعلذا فالع
 وحمل الملك على تلبية طلب ابن عمه جرير في غرض الهجاء.

 ] البسيط[: (1)كما نقف من الشواهد الشعرية على قول أبي تمام
لِقَ طرفها             في الخلق، فهو              مُ مع المنون مُحكّ ملطومةٌ بالورد، أُط 

فيقف الناقد الآمدي على بيت أبي تمام، ويعبّر عن استهجانه لطريقة الشاعر في توظيف الألفاظ 
واللغة، فينتقد فيها اختياراته اللفظية في مدى مناسبتها للمعنى الذي يراد التعبير عنه، فلا يستسيغ  لفظ 

د حمرة خدّها، فَلِمَ لم يقل مصفوعة بالقار، ويريد )ملطومة( معلّلًا استهجانه بقوله: ملطومة بالورد: يري
سواد شعرها، ومخبوطة بالشحم يريد امتلاء جسدها، ومضروبة بالقطن يريد بياضها، ثم يعقّب على هذا 
فيقول: "إنّ هذا لأحمق ما يكون من اللفظ وأسخفه...وجاء أبو تمام بالجهل على وجهه، والحمق بأسره، 

 التعقيب الأخير شاهد على وعي الآمدي لمبدأ الأنفع والأجدى لفظياً في سياقه.وهذا  .(2)"والخطأ بعينه
إنّ صور النقد السابقة التي تتبّع فيها النقاد الشعراء تدّل على أنّ نظراتهم النقدية لم تكن تلقائية أو 
سطحية، وإنما كانت صادرة عن إحساس نقدي مرهف، وذوق سليم وبصيرة نافذة في ضرورة وضع 

لفاظ مواضعها اللائقة بها ، ومعيارهم في ذلك كلّه ما بينه ابن سنان الخفاجي: "العقل والعلم وصفاء الأ
 .   (3)الذهن"

فهذا  أما ما يتعلق  بالنصوص النقدية التي تحضر شاهداً على الإشارة إلى قانون النفع والجدوى،
وضيح سمات كل صورة أدبية، فمنها ابن طباطبا يجعل الصياغة هي الحكم في التفرقة بين الأشعار، وت

أشعار أنيقة الألفاظ عجيبة التأليف، ومنها أشعار مزيفة الألفاظ، كالخيام التي تزعزها الرياح، ويرى أن 

                                                 
، تحقيق محي الدين الخياط، نظارة ديوان أبي تمام الطائيم(، 845ه/231أبو تمام حبيب بن أوس )تالطائي،  (1)

 .284المعارف العمومية الجليلة، القاهرة، )د.ت.(، ص
تحقيق أحمد صقر، ، الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري  م(981ه/371الحسن بن بشر )ت لقاسمالآمدي، أبو ا (2)

 .95-93، ص2ج، 1960، القاهرة دار المعارف، ،4ط
، القاهرة، تحقيق علي فوده، مكتبة الخانجي، سر الفصاحة م(،1073ه/466)ت بن سنانأبو محمد، سعيد الخفاجي،  (3)

 .223، ص1932



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

26 

للمعاني ألفاظاً تشاكلها فتحسن فيها وتقبح في غيرها، فهي لها كالمعرض للجارية الحسناء التي تزاد حسناً 
 .(1)في بعض المعارض دون بعض

ما يشير ابن سنان الخفاجي إلى ضرورة أن توضع الألفاظ مواضعها اللائقة بها حتى تحقق ك
الغرض المقصود منها، فيرى أنّه مِن  وضع الألفاظ مواضعها أن لا يُعبّر عن المدح بالألفاظ المستعملة 

اللائقة بذلك  في الذم، ولا في الذم بالألفاظ المعروفة بالمدح، بل يستعمل في جميع الأغراض الألفاظ
، وقد  رأينا في النماذج الشعرية السابقة كيف أنّ وضع الكلام في غير موضعه اللائق به، (2)الغرض

وعدم مراعاة حال الممدوح أو عدم مراعاة سياق القول، قد أفسد الكلام، وذهب برونقه وبلاغته، باعتبار 
 أنّ "مراعاة مقتضى الحال" من أخص معاني البلاغة.

لقاهر الجرجاني فيشير إلى هذا القانون ضمن حديثه عن "نظرية النظم"، التي استطاع من أما عبد ا
خلالها أن يثبت إعجاز القرآن، فالقرآن الكريم في نظره معجز بالنظم، وما النظم إلا وسيلة لفهم البيان 

ق لفظه، القرآني، ذلك القرآن الذي "أعجزتهم مزايا ظهرت لهم في نظمه، وخصائص صادفوها في سيا
وبدائع راعتهم من مبادئ آيه ومقاطعها، ومجاري ألفاظها ومواقعها،... وبهرهم أنهم تأملوه سورة سورة، فلم 
يجدوا في الجميع كلمة ينبو بها مكانها، ولفظة يُنكر شأنها، أو يُرى أن غيرها أصلح هناك أو أشبه، أو 

 .(3)ر، ونظاماً والتئاماً، وإتقاناً وإحكاماً"أحرى وأخلق، بل وجدوا اتساقاً بهر العقول، وأعجز الجمهو 
ويشير الجرجاني إلى أنّ من شروط فصاحة الكلام وبلاغته أثناء عملية النظم، اختيار اللفظة 
الأنفع  بما يتلائم وترتيب المعاني في النفس، ففي باب "تحقيق القول في البلاغة والفصاحة"، يؤكد أنّ 

سس على: "أنك تقتفي في نظمها آثار المعاني، وترتبها على حسب نظم الكلم على طريقة مخصوصة يتأ
ترتّب المعاني في النفس، فهو إذن نظم يُعتبر فيه حال المنظوم بعضه مع بعض، وليس هو "النظم" الذي 

                                                 
، تحقيق عبدالعزيز بن ناصر المانع، عيار الشعر م(،933ه/322)ت بن طباطباأبو الحسن، أحمد لوي، العينظر:  (1)

 .11، ص1985دار العلوم للطباعة والنشر، الرياض، 
 .154، صسر الفصاحةالخفاجي، ينظرك  (2)
حمود محمد شاكر، تحقيق م ،دلائل الاعجاز ،م(1079ه/471)ت أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني، (3)

 .39ص، 1992،  مكتبة الخانجي، القاهرة، 3ط



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

27 

معناه ضم الشيء إلى الشيء كيف جاء واتفق... مما يوجب اعتبار الأجزاء بعضها مع بعض، حتى 
 .(1)عِلّة تقتضي كونه هناك، وحتى لو وضع في مكان غيره لم يصلح" يكون لوضع كلٍ حيث وضع

إن الجرجاني يعترف بقوة الألفاظ في مواقعها، وحسن رصفها في سياقها الملائم، بحيث يصبح لها 
تأثير في مكانها، لا يمكن لها تحقيقه في مكان آخر، وهذه القوة تتمثل في القدرة الإنجازية والتأثيرية لذلك 

، "ومما يشهد لذلك أنك ترى الكلمة تروقك وتؤنسك في موضع، ثم تراها بعينها تثقل عليك وتوحشك اللفظ
 .(2)في موضع آخر"

وبحسب قانون النفع والجدوى للألفاظ، يكون للعدول عن لفظة ما إلى لفظة أخرى عِلّة مقبولة 
حسب ترتّب المعاني في النفس.  ومستحسنة، بيد أنّ الجرجاني يربط هذا الأمر بالتأليف والنظم، وترتيبه

يقول: "وهل يقع في وهم وإن جهد، أن تتفاضل الكلمتان المفردتان، من غير أن يُنظر إلى مكان تقعان 
فيه من التأليف والنظم، بأكثر من أن تكون هذه مألوفة مستعملة، وتلك غريبة وحشية... وهل تجد أحداً 

انها من النظم، وحسن ملائمة معناها لمعاني جاراتها، يقول: "هذه اللفظة فصيحة" إلا وهو يعتبر مك
وفضل مؤانستها لأخواتها؟ وهل قالوا: "لفظة متمكنة، ومقبولة"... إلا وغرضهم أن يعبّروا بالتمكن عن 

 .(3)حسن الاتفاق بين هذه وتلك من جهة معناهما"
على معانيها،  لألفاظاويحدد الجرجاني مكمن الجمال في العبارة، فيراه  يعود إلى حُسن دلالة 

ويتحقق عنده هذا الفضل  وتمامها فيما له كانت دلالة، وتكشّفها في صورة هي أبهى وأزين وآنق وأعجب،
بأن نختار للمعنى " اللفظ الذي هو أخصّ به، وأكشف عنه وأتم له، وأحرى أن يُكسبه نبلًا، ويُظهر فيه 

 .(4)مزية "
هو في جوهره تطبيق مباشر لقانون النفع والجدوى، الذي فهذا الوصف الذي يقدمه الجرجاني للفظ، 

يكمن عنده في العدول عن اللفظ القَلِق المستكره إلى اللفظ الأخص والأتم، فبه تظهر مزية الكلام ويتحقق 
معه النبل. والجرجاني في ذات السياق، يشير إلى القوة الحجاجية عند اختيار اللفظ الأخص، إذ باختيار 

                                                 
 .49، صدلائل الإعجاز الجرجاني، (1)
 .46ص ،دلائل الإعجازجرجاني، ال (2)
 .45-44ص ،دلائل الإعجازجرجاني، ال (3)
 .43، ص، دلائل الإعجازالجرجاني (4)



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

28 

"تستولي على هوى النفس، وتنال الحظ الأوفر من ميل القلوب ]أي التأثير[، وأولى بأن تطلق المتكلم له :
م الحاسد"  .(1)لسان الحامد، وتطيل رغ 

إنّ مثل هذه النماذج التي قدمناها مؤشر على أنّ البلاغيين والنقاد منذ القدم لاحظوا ظاهرة السياق 
في مباحثهم من فكرة ربط الصياغة بالسياق، وأصبح مقياس من خلال مقولتهم "لكل مقال مقال"، فانطلقوا 

الكلام في باب الحُسن والقبول بحسب مناسبة الكلام لما يليق به، وهذا ما أكدّه القزويني من أنّ بلاغات 
الكلام متفاوتة، وارتفاع شأن الكلام في الحسن والقبول بمطابقته للاعتبار المناسب، فمقتضى الحال هو 

 .(2)مناسب أو هو النظم بحسب تعبير الجرجانيالاعتبار ال
فع لذي يدوفكرتا الحال والمقام في مفهوم البلاغيين مرتبطتان بالبعد الزماني والمكاني للكلام، فا

ياغة المتكلم إلى تقديم صياغته على وجه معين، أو اختياره للفظ دون آخر، إما أن يتصل بزمن هذه الص
 لها فيسمى )المقام(.فيسمى )الحال(، أو أن يتصل بمح

 مطابقة الكلام لمقتضى الحال استثمار بلاغي لقانون النفع والجدوى: 
ينهض مفهوم البلاغة في جانب من جوانبه على مراعاة قانون الأنفع في الخطاب، إذ أصل مادة 

وبلاغة  .(3)البلاغة في اللغة يدور حول وصول الشيء أو إيصاله إلى غايته ونهايته، ومبلغ الشيء منتهاه
. (4)الكلام في الاصطلاح "مطابقته لمقتضى الحال"، أي لما يقتضيه حال المخاطب مع فصاحة ألفاظه

وغير خافٍ أنّ هذا التعريف للبلاغة يقترب من البعد التداولي النفعي، باعتباره في البلاغة الجديدة يشمل 
 مع.مجمل التقنيات الخطابية التي تبلّغ المعنى وتوصله إلى ذهن السا

                                                 
 .43ص دلائل الإعجاز،جرجاني، ال (1)
، دار الكتب الايضاح في علوم البلاغة، م(1339ه/739دين محمد بن عبد الرحمن )تجلال الالقزويني، ينظر:  (2)

 .12، ص.(د.ت)بيروت،  ،العلمية
 القاهرة، ، دار التقوى للطباعة والنشر،جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديعالهاشمي، أحمد السيد، ينظر:  (3)

 .33، ص2017
 .11، صيضاحالإالقزويني، ينظر:  (4)



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

29 

والمقصود بحال الخطاب المقام، وهو الأمر الحامل للمتكلم على أن يورد عبارته على صورة 
مخصوصة دون أخرى، إذ "لكل مقام مقال"، والمقصود بالمقتضى الاعتبار المناسب، وهو الصورة 

 .(1)المخصوصة التي تورد عليها العبارة
تَ في ولقد حاول السكاكي أن يشكلن وجوه الكلام في مطابقته ا لمقتضى الحال فبين أنه: "إذا شَرَع 

الكلام، فلكل كلمة مع صاحبتها مقام، ولكل حدٍّ ينتهي إليه الكلام مقام.... وهو الذي نسميه مقتضى 
الحال، فإن كان مقتضى الحال إطلاق الحكم، فحُسن الكلام تجريده عن مؤكدات الحكم، وإن كان 

حلّيه بشيء من ذلك بحسب المقتضى ضعفاً وقوة، وإن كان مقتضى الحال بخلاف ذلك، فحسن الكلام ت
مقتضى الحال طي ذكر المسند إليه، فحسن الكلام تركه، وإن كان المقتضى إثباته على وجه من الوجوه 
المذكورة، فحسن الكلام وروده على الاعتبار المناسب، وكذا إن كان المقتضى ترك المسند، فحسن الكلام 

، وإن كان المقتضى إثباته مخصصاً بشيء من التخصيصات، فحسن الكلام نظمه وروده عارياً عن ذكره
على الوجوه المناسبة من الاعتبارات المقدم ذكرها، وكذا إن كان المقتضى من انتظام الجملة مع أخرى 
فصلها أو وصلها، والإيجاز معها أو الإطناب، أعني طي جمل عن البين ولا طيّها، فحسن الكلام تأليفه 

 .(2)ابقاً لذلكمط
لذي وهو العدول، وا يقدم لنا السكاكي في نصه السابق المعيار الذي تُقاس به الصورة المخصوصة

يتمثل عنده في الجملة مجردة، وقد اشتملت على مسند إليه ومسند، حيث يقتضي الحال أحياناً هذه 
فيها ه الصورة أي الجملة بطر الصورة، أي وجودهما معاً في الجملة، ولكن أحايين أخرى قد يُعدل عن هذ

 المسند والمسند إليه، بأن يُحذف أحد الطرفين، أو بأن تضاف إليهما مؤكدات ومخصصات، بحيث يكون 
ى مدار البلاغة في نهاية الأمر، على الإطناب والإيجاز وإعادة لمقتضى الحال الذي يجري على مقتض

 الظاهر.
ي يتلخص في إخراج الكلام في صورة مخصوصة كما يشير نص السكاكي إلى مفهوم البلاغة، الذ

دون أخرى، وعدول بالكلام من صورة إلى صورة أخرى تطابق مقتضى الحال أو "الاعتبار المناسب"، وإذا 

                                                 
 .34، صالهاشمي، جواهر البلاغةينظر:  (1)
 ،ضبطه وعلّق عليه نعيم زرزور ،مفتاح العلوم، م(1229ه/626، أبو يعقوب يوسف بن علي )تالسكاكيينظر:  (2)

 .169-168، ص1987بيروت، ، ، دار الكتب العلمية2ط



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

30 

عكسنا هذا التعريف على قانون الأجدى حجاجياً، فهذا يعني أننا إزاء عدول )أ( عن )ب(، تطبيقاً لمبدأ 
 الأنفع في الخطاب.

 
 
 
 
 

                             
 
 

 لبديع،وهذه العلاقة المخصوصة التي تحكم مفهوم البلاغة تشق أبوابها كاملة: البيان والمعاني وا
 فمعظم وجوه البلاغة خاضعة لمبدأ العدول، عدول الطريقة )أ( عن الطريقة )ب(.

نوع الكلام قياساً  وقد حصر الباحث عبد الله صولة العدول في نمطين: إما نوعي ويقصد به تغيير
على معيار معين أي جعل الألفاظ مناسبة للمقام في صورة مقبولة ومعرض حسن. وإما كمّي ويُقصد به 
تغيير كمّ الكلام بأن تضاف إليه عناصر لغوية أخرى تؤكد أو تخصّص، كما أشار إلى ذلك السكاكي في 

   .(1)نصه السابق
ولي، الذي يُفرّق بين المعنى الحرفي والقصد في تحليل وينتفع قانون النفع والجدوى بالدرس التدا

الخطاب، على اعتبار أنّ "معنى العبارة غير كافٍ في تحديد مضمونها المرجعي، ولا سيما عندما يكون 
. أي يحتاج في تفسيره إلى قرائن سياقية مستمدة من استدلالات، يتم تأويلها من السياق (2)التعبير قرائنياً"

ي أُنتج فيه تلك الكلمات والعبارات، كما ينتفع بقضية الاستلزام الحواري كما يطرحها غرايس التداولي الذ
في نظريته حول أفعال الكلام، فإنه يتم البحث في قصد المتكلم الذي يتجاوز الدلالة الطبيعية، وهي دلالة 

دلالة غير الطبيعية لا مباشرة لا تفرض قصداً معيناً من المتكلم إلى دلالة غير طبيعية، ذلك أنّ "ال

                                                 
 .86، صفي نظرية الحجاجصولة، عبدالله، ينظر:  (1)
 .13، ص2018، ترجمة أحمد كروم، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، عنى الحرفيالمريكاناتي، فرانسوا،  (2)

 اعتماد اللفظ )أ(

 
 صورة مخصوصة تطابق مقتضى الحال

 الصيغة )ب(

 
 صورة مخصوصة تم استبعادها من الخطاب

 
 تُعتمد لاعتبارات سياقية مقامية بلاغية

 
 عدم مطابقتها لمقتضى الحال

 الخطــــاب



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

31 

تستخدم قصداً واحداً، وإنما تفرض قصدين: قصد إحداث أثر في المخاطب، وقصد أن تتم الاستجابة لهذا 
 .(1)القصد الأول"

كَ نَ عْبُدُ ولتوضيح ذلك، نستحضر تأويل الآلوسي صاحب كتاب "روح المعاني" لقوله تعالى:   إِّيََّّ

المفرد )أعبد( إلى صيغة الجمع )نعبد(، وعلّة ذلك وفق مبدأ  لنتعرف السر في عدوله تعالى عن صيغة
النفع. فيسوق الآلوسي ثلاث حجج يبين فيها عِلّة العدول في النسق اللفظي القرآني، يقول: وقوله )نعبد( 
دون )أعبد( فقد قيل: هو الإشارة إلى حال العبد كأنه يقول: إلهي ما بلغت  عبادتي إلى حيث اذكرها 

ا ممزوجة بالتقصير، ولكن أخلطها بعبادة جميع العابدين، وأذكر الكل بعبارة واحدة حتى لا وحدها لأنه
يلزم تفريق الصفقة. وقيل: النكتة في العدول إلى الإفراد التحرز عن الوقوع في الكذب، فإنّا لم نزل 

نفعاً ولا حياةً ولا  خاضعين لأهل الدنيا متذللين لهم، مستعينين في حوائجنا، من لا يملك لنفسه ضراً ولا
موتاً، " فكيف يقول أحدنا إياك أعبد وإياك أستعين بالإفراد، ويمكن في الجمع أن يقصد تبليغ الأصفياء 
المتقين من الأولياء والمقربين، وقيل: لو قال "إيّاك أعبد" لكان ذلك بمعنى أنا العابد، ولما قال "إياك نعبد" 

 .(2)بين الأمرين كان المعنى أني واحد من عبيدك، وفرق 

 فنون بلاغية: وجه العملة الآخر للقانون الحجاجي 
  ديدة"،لقد سعى عبدالله صولة في مقالة تأسيسية وسمها بــ" البلاغة العربية في ضوء البلاغة الج
ذكر  إلى نقد التوجه السائد في البلاغة التعليمية المدرسية، الذي لا يعدو طلب تعيين وجه بلاغي أو

من  راجه أو نوعه، وقد عبّر عن أهمية المدخل الحجاجي في قراءة البلاغة العربية وتطويرهاطريقة إخ
حياة الداخل، أثناء طرحه لسؤال كبير: كيف يمكن لتطبيق قانون الأنفع أو الأجدى حجاجياً أن يبعث ال

ين عة تأخذ في في الدرس البلاغي، محوّلًا تعليمية البلاغة من تعليمية معيارية إلى تعليمية تواصلي
 الاعتبار مقام القول والتفاعل بين أطرافه وكيفية أدائه؟ 

                                                 
كنوز المعرفة،  ، ترجمة لحسن بوتكلاي،تداولية الخطاب من تأويل الملفوظ إلى تأويل الخطاب ريبول، آن، وموشلر، (1)

 .206، ص2020عمان، 
، تحقيق روح المعاني في تفسير القرآن العظيم، م(1853ه1270شهاب الدين أبو الثناء الحسيني )ت الآلوسي،ينظر:  (2)

 .36، ص1م، 2005القاهرة،  ،دار الحديث محمد السيد وابراهيم عمران،



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

32 

ية الناح وهذا السؤال يثري البلاغة العربية في علومها الثلاثة، إذ فيها ما يماثل هذا القانون من
، عهاسب مالتطبيقية؛ لذا فإنّ قانون الأجدى حجاجياً هو أكثر إجرائية؛ لأنّ طبيعة البلاغة العربية تتن

 فضلًا عن ليونته التي تتطلبها القراءة البلاغية.
من فنون البديع  التي تقارب في مفهومها قانون النفع والجدوى" فن التنكيت "، وينبع هذا التقارب 
من التعريف، فالتنكيت "أن يقصد المتكلم إلى شيء بالذكر دون أشياء كلها يسدّ مسدّه، لولا نكتة في ذلك 

اختصاصه بالذكر دون ما يسدّ مسدّه، ولولا تلك النكتة التي انفرد بها، لكان القصد  الشيء المقصود ترجّح
 .(1)إليه دون غيره خطأً ظاهراً عند أهل النقد"

فالتعريف السابق يتطابق في معناه مع قانون النفع، الذي يسعى فيه المتكلم لذكر لفظ معين في 
د مسدّه، لكن يعدل الكاتب عنها لاشتمال اللفظ خطابه دون غيره، مع وجود ألفاظ أخرى يمكن أن تس

المختار على نكتة بلاغية، وميزة حجاجية لا يحققها غيره، أو لاحتوائه على معنى لطيف يتأتى مع ذلك 
اللفظ. ويضرب ابن أبي الاصبع المصري على ذلك شواهد شعرية تشرح هذا الفن البديعي، منها قول 

 (2)الكامل[]ران: المتنبي يمدح أبا أيوب أحمد بن عم
 لو مرّ يركض في سطور كتابه     أحصى بحافرِ مهره ميماتها

فه"، ويتضح علّة  ره" بدلًا من "طَر  والشاهد هنا قول المتنبي "ميماتها" بدلًا من عيناتها. وقوله "مُه 
 العدول في الاختيار من فهمنا لمعنى البيت الشعري، فالمعنى أنّه لو ركض مهر الممدوح في سطور

كتاب له، لأمكنه أن يضع حافره على كلّ ميم في سطوره، ويعدّها به لفروسيته وحذقه. فالمتنبي خصّ 
الميميات أي حرف الميم من حروف المعجم دون غيرها من الحروف، كونها تشبه الحوافر من جهة 

مات لسببين استدارتها أكثر من العينات أي حرف العين، مع أنه أشبه بالحوافر ،لكن ترجّح ذكر المي
مرتبطين بسياق القول: الميمات أكثر من العينات في الكلام، لأنها تقع في الكلام أصلًا وزيادة، والعينات 
لا تقع إلا أصلية، والثاني أنها أصغر شكلًا، واختصاص ما هو أصغر وأكبر في باب الإحصاء أمدح 

                                                 
تحرير التحبير في صناعة الشعر ، م(1257ه/654أبو محمد زكي الدين المعروف بابن أبي الإصبع )ت ،لمصري ا (1)

 .491ص ،1995سلامية، القاهرة، الإتحقيق حفني شرف، المجلس الأعلى للشؤون  والنثر،
، تحقيق عبد المجيد شرح ديوان أبي الطيب المتنبي، م(1058ه/449أحمد بن عبدالله )ت المعرّي، أبو العلاءينظر:  (2)

 .501-500، صتحرير التحبيرالمصري،  ؛313، ص1992، 2،جالقاهرة ،، دار المعارف2دياب، ط



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

33 

صاء في حالة الركض، لأن الإحصاء للموصوف بالإحصاء من ذكر ما هو أقلّ وأكبر، وإنما مدحه بالإح
 يدل على ثبات الجأش وحضور الحس، وعدم الدهش والطيش في وقت الركض.

أمّا اختياره للملفوظ "مهره" بديلًا عن لفظة "طرفه"، فالنكتة في ذلك أنّ صغر حافر المهر ملائم 
لبعض، فقال )بحافر  لصغر شكل الميم، فدلّ ذلك على الائتلاف في البيت، من ملائمة الألفاظ بعضها

مهره(، لأنّه إذا قدر على أن يحصي ذلك بحافر المهر مع صعوبتها كان ذلك أمكن، وهذا من ألطف ما 
 .(1)وقع في هذا الباب في حدّ تعبير المصري 

،  وتأخذ (2)ويقترب فن التنكيت في البلاغة في معناه من باب المشاكلة )مشاكلة اللفظ للمعنى(
ي معنى أدق، فهي أن تعدل عن ذكر لفظ وتذكر غيره لمعنى لطيف، ويطبّق على المشاكلة عند الزركش

إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُ راَب  ذلك بقوله تعالى: 
ويعلّق أنّ الآية عدلت عن لفظ طين إلى  (3)

هيّة، يقول: "وإنما عدل عن الطين لفظة تراب في مقام تصغير أمر المسيح في أعين من ادّعى له الال
، (4)الذي هو مجموع الماء والتراب إلى ذكر مجرد التراب لمعنى لطيف وذلك أنه أدنى العنصرين وأكثفهما"

وهو بهذا الشرح يجعل التنكيت ماثلًا في العدول عن ذكر لفظ مع ذكر غيره لمعنى لطيف يحدده المقام 
أو "النكتة" التي أشار إليها المصري سابقاً في نظريات الحجاج،  والوضعيّة، ويصبح هذا "المعنى اللطيف"

هي الحجة الأقوى والأنجع في توجيه الملفوظ نحو ما يلزم عنه وينتج به، وعلى هذا تصبح النكتة في 
 الآية السابقة نزوع من الملفوظ إلى مزيد تقوية الحجة في الاستدلال على عدم إلهية عيسى.

)أ(  عدة في التنكيت فنقول: إنه يعدل عن اللفظ )ب( إلى اللفظ )أ(، لكون ويمكن لنا أن نصوغ قا
 أقدر على توجيه الملفوظ نحو النتيجة التي تراد منه، فـ )أ( ذو طاقة حجاجية أكثر إقناعاً.

وجدير بالذكر أنّ كتاب عبد الله صولة "الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية"، ما 
إلا شرح موسع ومفصل لمبدأ النفع والجدوى، بيد أنه قصره على مفردات القرآن الكريم هو في الحقيقة 

                                                 
 .501، صتحرير التحبيرالمصري، ينظر:  (1)
يقصد بالمشاكلة: ذكر الشيء أو المعنى بلفظ غيره لوقوعه في صحبته تحقيقاً أو تقديراً، ينظر: القزويني، الخطيب،  (2)

 .385هاشمي، جواهر البلاغة، ص؛ ال360، الايضاح في علوم البلاغة
 .59سورة آل عمران، الآية   (3)
تحقيق يوسف مرعشلي  ،البرهان في علوم القرآن، م(1392ه/794بن بهادر )ت بدر الدينأبو عبدالله الزركشي،  (4)

 .378 ،3ج، 1990بيروت،  ،دار المعرفة والشيخ جمال الذهبي،



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

34 

ديه:  دون غيره من الشواهد، وناقشه من خلال "حركة الكلمة الحجاجية"، ومن خلال التركيب ببُع 
ات . فيقف وقف(1)الاقتضائي والتركيبي، ومن خلال العدول الكمي والنوعي اللذين تحدثنا عنهما سابقاً 

عديدة على كثير من المفردات ويشرحها ضمن هذا المبدأ، فيسهب مثلًا في شرح سبب استبدال القرآن 
لفظ محمد عليه السلام، بلفظ الرسول على عكس ما عومل به سائر الأنبياء كونها أدعى للمهابة من اسم 

من يا أيها الناس لما فيه لهم  العلم )محمد(، كما يقف على سبب استبدال القرآن لفظ يا أيها المؤمنين بدلاً 
 من مدح، وسياقات أخرى يصعب حصرها في هذا البحث.

ومن فنون البديع التي تقارب في معناها قانون الأنفعيّة "فن الإرداف والتتبيع"، وهو مما فرّعه قدامة 
دلالة على  بن جعفر من ائتلاف اللفظ مع المعنى، وسمّاه هذه التسمية ، وقال عنه:" هو أن يريد الشاعر

معنى من المعاني فلا يأتي باللفظ الدال على ذلك المعنى، بل بلفظ يدل على معنى هو ردفه وتابع له، 
، وقد سار أغلب البلاغيين  على نهج قدامة في تعريف هذا الفن (2)فاذا دل على التابع أبان عن المتبوع"

بحثوا هذا الفن في باب الكناية كابن  وذكر الشواهد عليه، إلا أنّ بعض المتقدمين من البلاغيين قد
 .(4)، والمظفر العلوي (3)الأثير

ومن البلاغيين من وازى هذا الفن بفن آخر هو التتبيع ، ونظروا إلى الفنّين على أنهما شيء واحد؛ 
فابن رشيق يقول:" ومن أنواع الإشارة "التتبيع"، وقد يسمونه "التجاوز": وهو أن يريد الشاعر ذكر الشيء 

                                                 
وما بعدها. ويتحدث عن  169عن حركة الكلمة الحجاجية ص الحجاج في القرآنيتحدث عبد الله صولة في كتابه  (1)

. ويقرر أنّ العدول الكمي يكون 187وص  253. ويتحدث عن العدول الكمي ص237وص 174بُعديّ التركيب ص
، ويقصد به الانتقال من طريقة في التعبير الى طريقة 423بالزيادة أو النقصان. ويتحدث عن العدول النوعي ص

 أخرى مختلفة عنها. 
كتب ، تحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، دار النقد الشعر، م(948ه/337، أبو الفرج قدامة بن جعفر )تقدامةينظر:  (2)

 .157ص ،.(د.ت)العلمية، بيروت، 
، تحقيق مصطفى جواد، وجميل الجامع الكبير، (1239ه/637)ت ، أبو الفتح نصر الله بن الشيبانيابن الأثيرينظر:  (3)

 .160، ص1956 بغداد،، سعيد، مطبعة المجمع العلمي العراقي
، تحقيق نهى الإغريض في نصرة القريضنضرة ، م(1258ه/656سعيد )تالمظفر بن  أبو علي  العلوي،ينظر:  (4)

 .37ص )د.ت.(، دمشق، ،لعربيةاعارف الحسن، مطبوعات مجمع اللغة 



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

35 

. وكذلك فعل السجلماسي إذ نظر (1)تجاوزه، ويذكر ما يتبعه في الصفة، وينوب عنه في الدلالة عليه"في
اليهما أنهما شيء واحد ، فقال:" والتتبيع هو المدعو الإرداف، والمدعو عند قوم التجازو، وقول جوهره 

 .(2)"من توابعه في الصفة وحقيقته هو اقتضاب في الدلالة على الشيء بلازم من لوازمه في الوجود وتابع
وفن الإرداف والتتبيع من نعوت الفصاحة والبلاغة، التي تملك حسّاً جمالياً يكمن في اختيار   

اللفظ الرديف، إذ يقع فيه من المبالغة في الوصف، ما لا يكون في نفس اللفظ المخصوص بذلك المعنى. 
ة لهذا الفن البلاغي، ومن أهم شواهده قول ليلى وقد ذكر البلاغيون العديد من الشواهد الشعرية والنثري

 ]الكامل[ :(3)الأخيلية
 ومُخرّقٍ عنه القميص تخالـــــــــه          وسط البيوت من الحياء سقيماً 

فإنما أرادت وصفه بالجود والكرم، فجاءت بالإرداف والتتبيع لهما، فالعُفاة تجذبه فتخرق قميصه من 
الكرم والجود فيه، وما يتبع الكرم فالحياء الشديد الذي كأنّه من إماتة نفس  مواصلة جذبهم إياه فهي صفة

 .(4)هذا الموصوف يخال سقيماً 
حكاية عن بعض النسوة في حديث أم  -ص-وقد جاء في السنة من أمثلة هذا الباب قول النبي 

ادت مدح زوجها بتمام . أر (5)زرع حيث قالت:" زوجي رفيع العماد، عظيم الرماد، قريب البيت من النادي"
الخلق والتقدم على قومه ونهاية الكرم، ولو عبّرت عن هذه المعاني بألفاظها لاحتاجت بإزاء كل معنى 
لفظاً يخصّه، فتكثر الألفاظ ولا يدل كل لفظ إلا على معناه فقط، وألفاظ الإرداف كل لفظ منها يدل على 

 .جميع ما أرادت من صفات المدح على انفراد

                                                 
، تحقيق النبوي شعلان، العمدة في صناعة الشعر ونقده ،(1063ه/456)ت بن رشيقأبو علي  الحسن  القيرواني، (1)

 .517ص ،1ج، 2000القاهرة،  ،مكتبة الخانجي
، تحقيق علال المنزع البديع في تجنيس البديع، (1304ه/704د القاسم بن محمد الأنصاري )ت، أبو محمالسجلماسي (2)

 .263، ص1980الرباط،  ،الغازي، مكتبة المعارف
 . 449اب ليلى الأخيلية، ص ب ،الشعر والشعراءم(، 889ه/276الدينوري، عبدالله بن مسلم، )ت (3)
 .159، نقد الشعرقدامة بن جعفر، ينظر:  (4)
،كتاب فضائل الصحابة، باب ذكر   صحيح الإمام مسلمم(، 874هــ/261النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج )  (5)

 . 1916إسماعيل الطرابلسي، دار الطباعة العامرة، تركيا، ( ، تحقيق محمد ذهني أفندي،2448حديث أم زرع، برقم)



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

36 

، إذ يُعدّ المجاز خروجاً من الحقيقة إلى غيرها، لما يُحدثه فن المجاز علم البيان فنقف عندأما في 
في الكلام من خرقٍ وانتهاك لقواعد الانتقاء الدلالي، كما يعدّ عدولًا عن الصياغة وانحرافاً لها عن التركيب 

وم العدول عن النمط المألوف، المثالي. لذا دارت مباحث البيان والمعاني في كثير من جوانبها حول مفه
 .(1)الذي يمثل الطاقات الإيحائية في الأسلوب

وقد أكد عبد القاهر الجرجاني على فضل المجاز على التصريح كونه أبلغ، كما أنّه يكسب المعنى 
نُب لًا وفضلًا، ويوجب لها شرفاً، وأنه يُفخّم القول في نفوس السامعين، ويرفع من قدره عند المخاطبين، 

 .(2)وبذلك يعمل على إثبات المعنى ويجعله أبلغ وآكد وأشد
ومن أبواب المجاز الاستعارة، وهي تقع في إطار مبدأ النفع والجدوى، ويمكن فهمها ضمن القاعدة 
التالية: العدول عن الصياغة )ب( إلى الصياغة )أ(، لكون )ب( مقتضى أو معلومة معطاة ومُجمعاً 

جديدة. ففي الاستعارة مثلًا يؤتى بالمشبه به)المستعار منه( بدلًا عن المشبّه)  عليها، و)أ( بؤرة أو معلومة
المستعار له( في واحد من صورها، ولم تغفل كتب البلاغة أن تشير إلى الغايات التي من أجلها يؤتى 

يحه بالمشبه به، من أهمها بيان حال المشبه حين يُسند إليه أمر مستغرب وتمكينه في ذهن السامع وتنق
أما من زاوية نظر حجاجية فيتم اعتماد مبدأ الصياغة الأجدى ويُعدل عن الصياغة الأخرى،   ،(3)وتحسينه

عندما تكون الصياغة موضع الاختيار تمثل حُكماً هو موضوع اعتراض بطريقة أو بأخرى، كالحكم على 
 شخص أنه بليد أو كريم:

 بدلًا من )ب( هو بليد  ←هو حمار   ←)أ(  
 بدلًا من )ب( هو كريم  ←هو بحر   ←)أ( 

وعلى هذا تكون )أ( في قولنا: "هو حمار" "هو بحر" تثبيتاً لدعاوي بلادته أو كرمه، وتأجيلًا لإمكان 
الاعتراض على الدعاوي المذكورة، فما من حمار إلا وهو بليد، وما من كريم إلا وهو بحر، وقد يُعترض 

موضوع الكلام، ولكن لا يمكن أن يُعترض على كون على الحكم لكونه مما لا يتصف به الشخص 

                                                 
 .268ص ،1994بيروت،  ،ان ناشرون ، مكتبة لبنالبلاغة والأسلوبيةعبد المطلب، محمد،  (1)
 .71ص ،دلائل الإعجازالجرجاني، عبدالقاهر،  (2)
، علق عليه أحمد المثل السائر (،1239ه/637)تابن الأثير، أبو الفتح بن محمد الجزري، الملقب ضياء الدين (3)

. حصر صاحب 57صالحوفي وبدوي طبانه، دار نهضة مصر، القاهرة، )د.ت.(، القسم الثاني، باب الاستعارة، 
 .323-320ص هذه الغايات في ثماني نقاط انظرها جواهر البلاغة كتاب



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

37 

الحمار بليداً أو البحر كريماً. فبهذه المعلومة المُسلم بها المقتضاة نكون قد فتحنا ثغرة أولى في حصن 
 .(1)المخاطب اللائذ بالإنكار

ستعارة" "وأما الا وقد أشار عبد القاهر الجرجاني إلى فاعلية الاستعارة في التوظيف البلاغي قائلًا:
فسبب ما ترى لها من المزية والفخامة، أنك إذا قلت: "رأيت أسداً"، كنت قد تلطفت لما أردت إثباته له من 
فرط الشجاعة، حتى جعلتها كالشيء الذي يجب له الثبوت والحصول، وكالأمر الذي نُصب له دليل يقطع 

ة العظيمة، وكالمستحيل أو الممتع أن بوجوده، وذلك أنه إذا كان أسداً، فواجب أن تكون له تلك الشجاع
رَى عليها"  .(2)يَع 

ة إلى ، فهي تنهض على مبدأ العدول عن المعلومة الجديدباب الكنايةولا يختلف الأمر كثيراً في 
تي ندّعي وى الالمعلومة القديمة المتداولة، ففي قولنا: "زيد كثير رماد القدر"، تكون الجملة بيّنة على الدع

ير ون كثا، فقد يُنكر علينا حكمنا على زيد بأنه كريم، لكن لا يُردّ علينا كون الكريم يكفي شأن شخص م
 الرماد، تماماً كما هو الأمر في الاستعارة.

ويُلخّص هذا التصور مفهوم الحجاج عند تولمين، الذي يرى في واحد من رسومه الحجاجية أنّ 
)م( / النتيجة )ن( / الضمان أو قانون العبور الرسم الحجاجي ذو ثلاثة أركان أساسية هي: المعطى 

 :(3))ض(. ويصاغ نظرياً كالآتي
 

 

 وعليه نمثّل للكناية السابقة "كثير رماد القدر " كالآتي:
 
 
 
 

                                                 
 .92، صفي نظرية الحجاجصولة، ينظر:  (1)
 .72ص دلائل الإعجاز،الجرجاني،  (2)
 .92، صفي نظرية الحجاجصولة، ينظر:  (3)

 إذن: ن   م                   
 

 نظرا  إلى أنّ:....
 إذن: هو كريم     الرماد                   هو كثير 

 النتيجة )ن(            المعطى )م(
 نظرا  إلى أنّ كل كريم كثير الرماد

 
 قانون العبور أو الضمان )ض(



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

38 

وقد عدّ ابن سنان الخفاجي حُسن الكناية من المواضع التي تقع فيها الألفاظ مواقعها الحسنة، وذلك 
نه في الموضع الذي يحسن فيه التصريح، معتبراً حُسن الكناية أصلًا من بالكناية عمّا يجب أن يُكنّى ع

أصول الفصاحة، وشرطاً من شروط البلاغة، فلا نتكلم عن لفظ خاطئ ولفظ صائب، فاللفظان يدلان 
على المعنى، لكن يكون التركيز على الأفصح والأحسن، والأصل في حُسن هذا اللفظ أنه يقع فيه من 

لا يكون في نفس اللفظ المخصوص بذلك المعنى، فقول عمر بن أبي  اصف، مالمبالغة في الو 
 :]الطويل[(1)ربيعة

 بعيدة مهوى القرط إما لنوفلٍ           أبوها وإما عبد شمس وهاشم     
فالشاعر أراد أن يصف هذه المرأة بطول العنق، فلو عبّر باللفظ المعتاد لقال طويلة العنق، لكنه 

بلفظ أنفع في سياقه يدل عليه، وليس هو الموضوع له بقوله ) بعيدة مهوى  عدل عن ذلك وأتى
وكان في ذلك من المبالغة ما ليس في قوله: طويلة  القرط(،فدّل بُعد مهوى قرطها على طول الجيد،

العنق، لأن هذا التعبير" بعيدة مهوى القرط"  يدل على طول أكثر من الطول الذي يدل عليه طويلة 
 كل بعيدة مهوى القرط طويلة العنق، وليس كل طويلة العنق بعيدة مهوى القرط، اذا كان العنق، لأنّ 

 .(2)الطول في عنقها يسيراً 
درجة  ا تمثلإنّ هذه الحجج الناجمة عن الاستعارة والتشبيه والكناية تظهر فعاليتها الحجاجية في أنّه

سدّ تمن درجة المعنى الحقيقي، الذي جاءت أعلى في الإقناع والتأثير، والوصول إلى النتيجة الحتمية 
 مسدّه، إذ بالإمكان أن نترقي بها في الحجاج ضمن سلّم حجاجي:

 
 

 

 

 
في علاقاته المتعددة عن الاستعارة والكناية، في سيره وفق مبدأ النفع  المجاز المرسلولا يبتعد 

ها تسليط الضوء على ما هو أهم والجدوى، ويكمن مدار المجاز المرسل على وظيفة )التبئير(، ويُقصد ب

                                                 
، 2009الطبّاع، دار القلم ،بيروت، ، تحقيق أحمدديوان عمر بن أبي ربيعةابن أبي ربيعة، عمر بن عبدالله ،  (1)

 . 182ص
 .219-218ص ،سر الفصاحةالخفاجي، ينظر:  (2)

 = فاقصده ن = فاحذروه ن
 بل بحر - 2ق بل حمار - 2ق
 هو كريم - 1ق هو بليد - 1ق

 



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

39 

ففي قولنا "نشر الوالي عيونه في  .(1)في المعلومة، فهو الجديد الذي يريد المتكلم إيصاله إلى المخاطب
 البلاد"، فهذا مجاز مرسل علاقته الجزئية:

العنصر المعدول عنه )ب( هو الجواسيس )معلومة قديمة(، و)أ( وهي العين حجة، وهي تبئير 
 لا يصلح الجاسوس إلا به، ولا يمكن أن يُنجز ما هو مطلوب منه إلا بواسطته. للجزء الذي

ي ومما يمكن أن يؤخذ على بعض كتب البلاغة أنّها في شرحها لأمثلة المجاز المرسل كانت تكتف
ي برصد العلاقة، دون البحث عن الوجه الحجاجي وراء هذه العلاقة، والكشف عن القوة الإنجازية الت

كلم، : التذا غدا من الأهمية بمكان لتحصيل هذه الدلالة الحجاجية الاستعانة بمفاهيم التداوليةتحملها، ل
 والمخاطب، والسياق والمقام.

نتبين أنّ الشاهد القرآني هو مجاز مرسل علاقته  ،(2)"ففي قوله تعالى: "وينزل لكم من السماء رزقاً 
لكم من السماء مطراً، والتحليل الحجاجي للآية ينبني  لالمسببّة، فالرزق مسبّب عن المطر، والأصل: وينزّ 

على مقوم المقام، ولفهم وجه البلاغة في الآية لا بد من معرفة أنّ مقام الآية كما يفسره ابن عاشور هو 
مقام امتنان وتذكير للمشركين بما ينبغي عليهم من وجوب التوحيد، وأنّ موضوع الآية ذكر أفضال الله 

هي حملهم على التوحيد، وكيفية القول وهي بالعدول عن لفظ المطر إلى لفظ الرزق تطبيقاً عليهم، والغاية 
لقانون الأجدى حجاجياً. إنّ لفظ مطر وإن كان يمكن أن يُوجّه نحو )ن( وهي غاية الخطاب "وحّدوا الله" 

الرزق هو ثمرته  فالمطر قد يثمر وقد لا يثمر بل هو قد يفسد، في حين أنّ  أقوى منه في التوجيه إليه.
. فلفظ الرزق هنا )أ( يأتي ليبئّر جانباً من جوانب )ب( تبئيراً يجعله أجدى وأنفع حجاجيا، في (3)الصافية

 توجيه المفلوظ نحو النتيجة )ن(.
والذي -عند العرب   إذ يعدّ هذا المبحث، أما في علم المعاني فنقف على مبحث الخبر والإنشاء

مكافئاً لمفهوم "الأفعال الكلامية" عند المعاصرين، التي تدرس  -مها الإسنادينهض على ثمانية أبواب أه
 .(4)ضمن سياقها الكلامي ووفق غرض المتكلم

                                                 
 التحليل الحجاجي، ضمن كتاب "درس المجاز المرسل في البلاغة العربية نحو قراءة حجاجية" ، سعيد،العوادي ينظر: (1)

 .667، ص2016عمان، ، كنوز المعرفة للنشر العوادي،أحمد قادم وسعيد  للخطاب إشراف
 .13سورة غافرة، الآية  (2)
 .103-102 ، ص4ج، التحرير والتنويرابن عاشور، ينظر:  (3)
 .الفصل الثالث ،2005 بيروت،، ، دار الطليعةالتداولية عند العلماء العربصحراوي، مسعود، ينظر:  (4)



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

40 

وقد درس مسعود صحراوي هذا المبحث دراسة مستقلة ومفصلة وفق مفهوم التداولية في بعدها 
تين: المبحث، والذي يقع في صور  الحجاجي. بيد أنّ حديثنا هنا يقتصر على تجلّي مفهوم العدول في هذا

 من الخبر إلى الإنشاء، ومن الإنشاء إلى الخبر.
أما ما يتعلق بالعدول من الإنشاء إلى الخبر، فعِلّة ذلك أن الجملة الخبرية أقوى إلزاماً بالحكم الوارد 

هِّ فيها من الجملة الإنشائية، كقوله تعالى:  نَفُسِّ نَّ ثَلاثَةََ قُ رُوَء  وَالْمُطلََّقَاتُ يَتََبََّصْنَ بِِّ
فقال "يتربّصن" بدلًا من  (1)

"إنما  قوله "ولتتربص المطلقات". ويعلّق الزركشي على هذه الآية تعليقاً يتضح به وجه العدول قائلًا:
 .(2)يجيء الأمر بلفظ الخبر الحاصل تحقيقاً لثبوته، وأنه مما ينبغي أن يكون واقعاً ولا بدّ"

 لى الإنشاء فصوره كثيرة، منها:أما العدول من الخبر إ
 .)العدول عن الخبر إلى الاستفهام كقوله تعالى:" ألست بربكم" )عوضاً عن قوله أنا ربكم 

 .)العدول عن الخبر إلى الاستفهام كقولنا:" كيف أصافحه وقد ضربني" )عوضاً عن لا أصافحه 
جرد إخبار، كما أنّ العدول من فالقول باعتماد الإنشاء أبلغ وأقرب إلى أن يكون وصفاً للكون، وم

الخبر إلى الإنشاء وتحديداً الاستفهام، ينقل محتوى الكلام من احتمال أن يكون صادقاً أو كاذباً إلى عدم 
 .(3)احتمال ذلك، فهو مجرد عمل لغوي حاضر في المقام

يئاً لام شومن الواضح أن العدول في صور الخبر والإنشاء تحمل وجهة تداولية في إضافتها إلى الك
ثل ملم يكن له في الصورة القديمة )ب(، وهذا الشيء المضاف هو الذي يقوي الاتجاه نحو )ن( النتيجة 

 التنبيه أو التقرير أو الالتماس أو الإنكار.
ن تقرير + معنى اللوم، وذلك لما ظُنّ من أمر المخاطبين م ←ففي قوله تعالى: "ألست بربكم" 

 يمكن أن يكون في قوله )أنا ربكم(. أنهم ينكرون ذلك، وهو ما لا
وخلاصة ذلك أن قانون النفع والجدوى هو مبدأ أقرب إلى روح البلاغة الجديدة، وتتمثل قوته في 
محاولة تفسير كيف يمكن لخطاب ما أن يكون مقنعاً، بمعنى أنه يحاول أن يقرّب الوجوه البلاغية إلى 

جوه البلاغية أن تخرح من إطارها التقليدي، إلى الدرس التداولي، ويوضح كيف يمكن لمثل هذه الو 

                                                 
 .228سورة البقرة، الآية  (1)
 .349 ص ،3ج ،البرهان في علوم القرآنالزركشي، ينظر:  (2)
 .114-111ص ،2005، التداولية عند العلماء العربصحراوي، ينظر:  (3)



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

41 

ممارسة دورها في إحداث الإقناع والتأثير، وتقوية الخطاب نحو تحقيق الغرض منه في توجيهه نحو 
 النتيجة.

 التوظيف الحجاجي لقانون النفع والجدوى في رسالة الخطابيّ 
 ى أسرارإسهام في مسألة الوقوف عليعدّ أبو سليمان الخطابي من العلماء البارزين، الذين كان لهم 

صب قكما يعدّ ممن حازوا  الإعجاز القرآني وبلاغته وفصاحته، من خلال رسالته "بيان إعجاز القرآن"،
ى السبق في التنظير لـ"نظرية النظم"، التي أصبحت فيما بعد قطب الرحى في دراسات البلاغيين، وعل

كريم آن الابي في مجملها ردّاً على أولئك الطاعنين في القر رأسهم عبدالقاهر الجرجاني، وتأتي رسالة الخط
 والمشككين ببلاغته ووجه إعجازه. 

ولقانون النفع والجدوى حضور بارز في مدونة الخطابي الإعجازية، ومبعث هذا الحضور أنّ رسالة 
لألفاظ الخطابي تدور حول بيان وجه الإعجاز في القرآن الكريم، الذي يتحقق بحسن اختيار أفصح ا

وأجزلها في أحسن النظوم، حيث يعدّ هذا التّحقق من المقومات الاستراتيجية التي من شأنها الارتقاء 
إنّما صار  -برأي الخطّابي-بالخطاب نحو قيم تداولية، يصب فحواها نحو التواصل الفعّال، فالقرآن 

، وبذلك يؤدي دوره في (1)المعاني" معجزاً "لأنه جاء بأفصح الألفاظ في أحسن نظوم التأليف مُضمَّناً أصح
التنبيه إلى مقصد المتكلم الحجاجي، ويفضي إلى تعميق القدرة التعبيرية عن المعنى المراد،  ذلك أنّ 

 انسجام المقال مع المقام شرط حجاجي جوهري. 
يتأسس عمود البلاغة عند الخطابي على ثلاثة أسس: لفظ حامل، ومعنى به قائم، ورباط لهما 

، فتنهض بلاغة القرآن الكريم المعجز على هذه الأسس، في أحسن صورة وأبهى حُلّة، بحيث يفوق (2)ناظم
توظيفها فيه أيّ كلامٍ آخر، لذا يؤكد الخطابي أنك " اذا تأملت القرآن وجدت هذه الأمور منه في غاية 

ظه، ولا ترى نظماً الشرف والفضيلة حتى لا ترى شيئاً من الألفاظ أفصح ولا أجزل ولا أعذب من ألفا
 .(3)نظمه"أحسن تأليفاً وأشدّ تلاؤماً، وتشاكلًا من 

                                                 
ثلاث رسائل في إعجاز ، ضمن كتاب بيان إعجاز القرآن، م(998ه/388حمد بن محمد )ت الخطابي، أبو سليمان (1)

 .27ص 1956، ، القاهرة، دار المعارف3، طسلام محمد زغلولأحمد، و، تحقيق محمد خلف الله القرآن
 .27، صبيان إعجاز القرآنالخطابي، ينظر:  (2)
 .27ص بيان إعجاز القرآن،الخطابي،  (3)



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

42 

ويؤكد الخطابي قوله السابق بأنّ القرآن في كل المعاني التي يتحدث عنها، والمقامات التي يُشار 
ومن أمر بالمعروف، ونهي  اليها من توحيد لله وتنزيه له، ومن تحليل وتحريم، ومن وعظ وتقويم وإرشاد،

وإرشاد إلى محاسن الأخلاق وغيرها، فإنه يختار اللفظ الأفصح والأجدى في ذلك المقام:  لمنكر،عن ا
ولا يُرى في صورة العقل أمر أليق منه،...  "واضعاً كل شيء منها موضعه الذي لا يُرى شيء أولى منه،

جامعاً في ذلك بين الحجة والمحتج له، والدليل والمدلول عليه، ليكون بذلك أوكد للزوم ما دعا إليه، وإنباء 
ولا يخفى أنّ عبارة )لا شيء أولى منه(، وعبارة )لا أمر أليق منه(  .(1)عن وجوب ما أمر به، ونهى عنه"

هو تطبيق واضح ومباشر لمبدأ الأنفع والأجدى، وهنا تكمن قوة هذا اللفظ الحجاجية في اقتباسه السابق 
 وتوجّهه نحو مقصده في النص. 

يتمثل الجانب الإجرائي لهذا القانون في رسالة الخطابي في الجزئية التي يتحدث بها عن "الفروقات 
، الذي يراه يتمثل في: "وضع كلّ نوع من اللغوية"، معتبراً هذه الجزئية حديثاً خاصاً حول "عمود البلاغة"

الألفاظ التي تشتمل عليه فصول الكلام موضعه الأخص والأشكل به". ذلك أنّ " اللفظ الأخص" و"اللفظ 
 .(2)الأشكل" هما وجه العملة الآخر لمبدأ النفع والجدوى 

ان اللفظ الأنفع ويؤكد الخطابي أنّ سلب هذه الخاصية من الخطاب بأن  يتبدل اللفظ أي: يُبدل مك
لفظاً غيره، لكنه يقربه في المعنى ويحسبه الناس متساوياً مع اللفظ الأول في إفادة بيان مراد الخطاب، 

"إما تَبدّل المعنى الذي  آنذاك يتحطم قانون البلاغة وتنتفي معه تلك القوة الحجاجية التي تدعمه، فيحصل
، ويمكن لنا توضيحه (3)كون معه سقوط البلاغة"يكون منه فساد الكلام، وإما ذهاب الرونق الذي ي

 بالمخطط الآتي:
 
 
 
 
 

                                                 
 .28-27ص ،بيان إعجاز القرآنالخطابي،  (1)
 .27ص بيان إعجاز القرآن،ينظر: الخطابي،  (2)
 .29، صبيان إعجاز القرآنالخطابي،  (3)



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

43 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

وقبل أن يشرع الخطابي بالجانب التطبيقي من خلال اختياره لبعض التراكيب اللغوية ليؤكد من 
المتمثل في حُسن نظمه وفخامة ألفاظه، وليدحض في الوقت نفسه فكرة الترادف  خلالها إعجاز القرآن

ناوب للأفعال في القرآن الكريم بحيث يصبح لكل لفظة في القرآن قوة إنجازية في مكانها لا تسد عنها والت
لفظة أخرى، مهّد قائلًا: "أنّ في الكلام ألفاظاً متقاربة في المعاني يحسب أكثر الناس أنها متساوية في 

لأفعال والحروف ليدلل من خلالها إفادة مراد الخطاب... ". ثم ساق بعض التراكيب اللغوية من الأسماء وا
على ما يروم تأكيده، ومنها: )العلم والمعرفة( و)الحمد والشكر( )البخل والشح(، )النعت والصفة( )اقعد 
واجلس( )نعم وبلى( و)ذلك وذاك( و)من وعن(، مؤكداً أنّ الأمر فيها وفي ترتيبها عند علماء أهل اللغة 

ل لفظة منها خاصية تتميز بها عن صاحبتها في بعض معانيها بخلاف ما يحسبه أكثر الناس؛ "لأن لك
 .(1)وإن كانا قد يشتركان في بعضها"

                                                 
 .29ص بيان إعجاز القرآن، الخطابي، (1)

 قانون الأنفع والأجدى حجاجيا  

بيق جدوى تط
 القانون 

 سوء التطبيق 

يتحقق للكلام عمود البلاغة المتمثل 
 في الفاظ القرآن الكريم

يتحطم قانون عمود البلاغة وينتج عنه 
 كلام البشر

وجود اللفظ في موقعه 
اللائق به/ عنصر )أ( 

 بدلًا من )ب(

يتحقق معه صحة 
المعنى ورونق الكلام 

 في أحسن نظم

تبدّل المعنى وفساد 
 مالكلا

ذهاب الرونق وسقوط 
 البلاغة

ن: تعبير يحمل قوة حجاجية قادرة على تحقيق 
 مقصد المتكلم وكذلك الاقناع والتأثير

ن: ضعف التعبير عن مقصد المكلم فيضعف 
 معه قوته الحجاجية في الإقناع



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

44 

ركان ففي حديثه عن الزوج اللغوي )الحمد والشكر( يرى الخطابي أنّ كليهما في المعنى العام يشت
ند عنّه اق نفسه أفي معنى واحد، فعندما نحمد الله على النعم نكون قد شكرناه عليها. لكنه يؤكد في السي

 استعمال كل واحد منهما داخل السياق وفي مقام محدد، يصبح لكلٍّ منهما خاصية ومكانه الأنفع من
ب وأنس الآخر، وهذا يعني أنّ القوة الحجاجية لاعتماد العنصر )أ( وليكن كلمة الحمد في سياق ما، أليق

 حقق المقاصد وتثبت معه حجة الكلام.وأصحّ من العنصر )ب( وليكن كلمة الشكر، فبهذا الاعتماد تت
وعلة  فلو أردنا أن نثني على زيد لقيامه بفعل محمود لقلنا:"حمدتُ زيداً"، ولا نقول " شكرت زيداً"،

ذلك أنّ الحمد يأتي بمعنى الثناء فقط بينما الشكر فلا يكون إلا في موضع الجزاء، فيكون هذا الاختيار قد 
الحجاج، ويُذكر للخطابي أنه حدد السياقات اللغوية المناسبة لكلّ من  تحقق معه الفعل الأنفع في موضع

 . (1)اللفظين في رسالته
ليؤكد أنّ بلى    (2)﴾ألََسْتَ بِّرَب ِّكُمْ قاَلُواْ بَ لَى﴿وفي حديثه عن الحرفين )بلى ونعم(، يسوق قوله تعالى: 

فنفي النفي هو  لجواب بلى أنت ربنا،لا تكون إلا جواباً بالايجاب عن الاستفهام بحرف النفي، فيصبح ا
إثبات، فعدلت الآية عن الجواب بنعم لأنّ الأولى والأجدر بالجواب هنا بلى، وعلة ذلك أنّ )نعم( جواب 

، ولو أجبنا عن الآية (3)﴾فَهَل  وَجَدتُّم مَّا وَعَدَ رَبُّكُم  حَقّاً قَالُوا  نَعَم  ﴿عن الاستفهام نحو هل كقوله تعالى: 
بنعم لصار الجواب، والعياذ بالله، نعم لست بربنا، فالمقام مقام تذكير وتوحيد، لذا نستعين بالمقام الأولى 

لتحصيل الجواب، واللفظ الأنفع لإثبات التوحيد هو بلى. لذا ينقل الخطابي عن الفرّاء اللغوي قوله في 
. (4)بدل قولهم بلى لكفروا كلهمتحليله لهذه الآية: أن الذرية لو قالت عندما قيل لهم ألست بربكم، نعم 

 Yويمكن تمثيل ذلك حسب النظرية ذات الشكل 
 
 
 
 

                                                 
 .30ص بيان إعجاز القرآن، الخطابي،ينظر:  (1)
 .172سورة الأعراف، الآية  (2)
 .44سورة الأعراف، الآية  (3)
 .32-31ص بيان إعجاز القرآن، الخطابي،ينظر:  (4)



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

45 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

وفي كل الشواهد الأخرى التي يسوقها الخطابي، ويحللها ضمن هذا القانون، نجده يتحدث عن 
توضيح صعوبة اختيار الألفاظ ووضعها في أماكنها، وذلك ناشئ من وجود ألفاظ كثيرة في اللغة العربية، و 

ذلك أننا إذا ما أردنا أن نعبر عن أمر ما بالمعنى العام كان ذلك سهلًا لوجود ألفاظ مترادفة، أما من يريد 
أن يُفهم السامع غرضه بدقة وعمق، لا بد أن يعرف الفروق والخصائص التي للألفاظ، وهي فروق تحتاج 

أكد الخطابي أنّ القرآن هو الوحيد  إلى مهارة وحذق في ألفاظ اللغة، وذلك يخرج عن طوق البشر، لذا
الذي استعمل الكلمة في مكانها الأخص والأشكل، الذي يعبّر عن أعماق المعنى تعبيراً دقيقاً، فتلك بلاغة 
القرآن التي حازت من كل أجناس الكلام أرفعها وأوسطها وأقربها درجة، فامتزج لها بذلك نمط من الكلام 

، وكأنها بلغت -على أفعل التفضيل–ة، فهي الأخص، وهي الأشكل يجمع بين صفتي العذوبة والجزال
 .(1)منتهاها في بابها

وفي دعوة العالم ديكرو أن نفهم ما يُقال لنا حين نطّبق هذا المبدأ، ونحسب دلالة هذا الذي يُقال لنا 
بين التراكيب في ضوء المقام أو الوضعية، فإنّ غاية الخطابي في شرحه وتحليله البارع للفروق اللغوية 

التي ساقها شواهد في رسالته، أن تكون حجة على هؤلاء المعاندين والمعارضين والمشككين لإعجاز 

                                                 
 .26ص بيان إعجاز القرآن، الخطّابي،ينظر:  (1)

 ألست بربكم قالوا بلى
جواب بالايجاب عن 

 سؤال منفي
 دلالة التلفظ الضمنية  

 

 المقام
فهم الاجابة عن السؤال تُ 

 بحسب السياق

 الملفوظ
 كلمة )بلى(

 المكّون اللغوي: مدلول أولي صريح



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

46 

القرآن لتبيان سبب جهلهم في طبيعة اللغة، وضعف مداركهم لفهم طبيعة الإعجاز، مما قادهم إلى محاربة 
 .(1)القرآن

الجدوى، وذلك في الجزء الخاص في ويشير الخطابي في موضع آخر من رسالته لقانون النفع و 
التي قادها بعض المشككين والمعارضين، وهي اعتراضات ناشئة رسالته بالرد على الاعتراضات والشبهات 

في جوهرها عن جهل المعترضين بمواقع الألفاظ في العبارة في القرآن وبأساليب المجاز كذلك في القرآن، 
ق لمعاني الألفاظ في أبعادها الدلالية، فيحدد الخطابي أولًا وجهلهم بحقائق أوضاع اللغة والفهم الدقي

مبدأهم في الاعتراض القائم على ادّعائهم الآتي: "إنّا لا نسلّم لكم ما ادّعيتموه من أنّ العبارات الواقعة في 
القرآن إنّما وقعت في أفصح وجوه البيان وأحسنها لوجدنا أشياء فيها بخلاف هذا الوصف عند أصحاب 

 .(2)غة وأهل المعرفة بها"الل
ثم يشير إلى المواطن التي غمزوا بها القرآن الكريم وهي: ألفاظ القرآن وآلية نظمه وتأليفه، كثرة 
الحذوفات في بعض الآيات التي يستغلق معها المعنى، التكرار في أسلوبه وقلة الغريب، زيادة بعض 

، سوء التأليف والربط بين بعض الآيات وغيرها الحروف من غير فائدة، تكرار القصة الواحدة في القرآن
 .(3)من المطاعن"

ويردّ الخطابي على هذه الاعتراضات واحدة تلو الأخرى، يفنّدها ويُبطل حجتها بالشواهد والأدلة، 
ويقرع الحجة بالحجة، وغايته توضيح الجانب التطبيقي في نظرية النظم وهو أهم جانب في الرسالة، حيث 

ة مقنعة قائلًا: "والجواب أنّ القول في وجود ألفاظ القرآن وبلاغتها على النعت الذي يبدأ ردوده بحج
وصفناه لا ينكره إلا جاهل أو معاند، وليس الأمر في معاني هذه الآي على ما تأولوه ولا المراد في أكثرها 

تثمرها للانتصار وهو بهذه البصيرة الناقدة  يقلب العيوب إلى حسنات، ويس ،(4)على ما ظنوه وتوهموه"
للنص القرآني، وكأنه يستغل جهل المعترضين بخصائص ألفاظ اللغة العربية ونظوم التأليف للعبارة،ومن 

مدّعين أن اللفظ  (5)﴾فأكله الذئب ﴿الأمثلة على ذلك عرضه لشبهة التعبير بلفظ )أكل( في قوله تعالى: 

                                                 
 .35، صبيان إعجاز القرآن الخطابي،ينظر:  (1)
 .38، 37ص بيان إعجاز القرآن، الخطابي، (2)
 .45-38ص بيان إعجاز القرآن، الخطابي، (3)
 .41-40، صبيان إعجاز القرآن الخطابي، (4)
 .17سورة يوسف، الآية  (5)



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

47 

هم قوله  )فافترسه الذئب(، فيرد الخطابي أنّ المختار والأفصح هنا الافتراس وليس الأكل، فالأولى عند
س دق العنق، والقوم إنّما ادّعوا على الذئب أنّه أكله أكلًا  الافتراس معناه في فعل السبع القتل، وأصل الفَر 
وأتى على جميع أجزائه وأعضائه، فلم يترك مفصلًا ولا عظماً، وذلك أنّهم خافوا مطالبة أبيهم إياهم بأثر 

هد بصحة ما ذكروه، فاّدعوا فيه الأكل ليزيلوا عن أنفسهم المطالبة، والفرس لا يعطي تمام هذا باقٍ منه يش
فتم العدول في الآية القرانية من اللفظ )افترس(  .(1)المعنى، فلم يصلح على هذا أن يُعبّر عنه إلا بالأكل

لحال، لاعتبار مقامي إلى اللفظ )أكل( لغاية حجاجية؛ فاللفظ )أكل( صورة مخصوصة تطابق مقتضى ا
يخدم غرض إخوة يوسف في إخفاء أي دليل على حياة أخيهم، وهذا لا يتحقق مع الفعل افترس لعدم 

 مطابقته حجاجيا مقتضى حالهم في فعلتهم.
 وبحسب مفهوم الحجاج لدى تولمين، والذي يتأسس على ثلاثة أركان: المعطى والنتيجة والضمان

 غته نظرياً كالاتي: )قانون العبور(، يمكن لنا صيا
 
 
 
 
  

 
 

ومن آليات الحجاج التي اعتمدها الخطابي في رسالته للرد على المشككين والمعاندين، والتي 
تُعدّ الاستعارة الحجاجية من الوسائل اللغوية التي إذ  ،تتأسس على قانون النفع والجدوى مفهوم الاستعارة
ه الحجاجية، لما لهذا المفهوم الحجاجي من دور في يشغلها المتكلم بقصد توجيه خطابه وتحقيق أهداف

إحداث تغيير في الموقف الفكري أو العاطفي للمتلقي، وقد أوضح الرّماني في رسالته " النكت في إعجاز 
القرآن"، ميزة العدول عن اللفظ الحقيقي إلى اللفظ المجازي في مكون الاستعارة بقوله:"وكل استعارة حسنة 

                                                 
 .42-41ص بيان إعجاز القرآن، الخطابي، (1)

 شمول الأكل يدل علىالفعل )أكل( 
فقط وليس على دق العنق  دون ترك شيء،

 )المعطى(

 أليق وأجدر من الفعل افترس أكل إذن: الفعل
 )النتيجة(

 ل أكلنظرا إلى الدلالة اللغوية والسياقية للفع
 قانون العبور )الضمان(



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

48 

تنوب منابه الحقيقة، وذلك أنه لو كان تقوم مقامه الحقيقة، كانت أولى به، ولم تجز فهي توجب بيان لا 
 .(1)الاستعارة "

فيستحضر الخطابي الشواهد من القرآن الكريم، التي غمز بها المشككون، وعدّوها غير محققة 
ستعارة،  ومن هذه للإعجاز والبيان، ويحللها بالتركيز على فضل انتقاء الألفاظ بها، مستعينا بمفهوم الا

، حيث يزعم المشككون أنّ الهلاك لا يُستعمل إلا في تلف  (2)هَلَكَ عَنّهِ سُلْطاَنيِهْ الشواهد قوله تعالى 
الأعيان، فيفنّد الخطابي زعمهم ويسعى لتغيير موقفهم الفكري من خلال المكوّن الاستعاري، انطلاقاً من 

المواضع أبلغ من الحقيقة، ثم يكشف عن التوجيه الحجاجي فكرة بلاغية ترى "أنّ الاستعارة في بعض 
لتوظيف الاستعارة في الآية القرآنية، ذلك أنّ خروج اللفظ على الحقيقة بمعنى ذهب قد يكون على 
مراصدة العود، فالشيء الذي يذهب قد يعود ولكن ليس مع الهلاك بقيا أو رجعى، فالهلاك الفناء الذي لا 

 .(3)ء الذي بلغ الغاية في بابهيُرجى معه عود والفنا
ة، فيتضح من الآية السابقة أنّ الانتقاء الدقيق للألفاظ يدخل ضمن استراتيجية تداولية واضح
لة تنطوي على السمو بجمال العبارة ورونق الصياغة نحو الرقي البلاغي والفني، مما يفضي إلى استما

 متلقي بقوة.المخاطب، وهنا يتجلى البعد التأثيري المُلقى على ال
وليدعم الخطابي موقفه بإحداث تغيير في موقف هؤلاء المعاندين، يستشهد بآيات أخرى يظهر فيها 

فاَصْدعَْ بِاَ تُ ؤْمَرُ التوظيف الاستعاري، كقوله تعالى: 
مشيراً إلى أنّ الصدع مستعار، فقد شبه التبليغ  (4)

فتوظيف الاستعارة قد  أثير الشديد في كل منهما.جهراً )أي أن يعمل بما يؤمر( بكسر الزجاجة بجامع الت
وجه الخطاب توجيهاً حجاجياً ببيان أن الصدع يكون في الزجاج ونحوه من فلز الأرض، وأنّ قوته 
الحجاجية تمثلت بأنّ الفعل أتى للمبالغة فيما أمر به حتى يؤثر في النفوس والقلوب تأثيراً تستقر به آياته، 

 .(5)تأثيراً لا ينمحي ولا يزول بل يثبت ويرسخ، شأن الصدع في الزجاجوتثبت في النفوس عظاته 

                                                 
، ضمن كتاب ثلاث رسائل في النكت في إعجاز القران، م(996ه/386، أبو الحسن علي بن عيسى )تالرماني (1)

 .86ص محمد زغلول،سلام محمد خلف الله، و أحمد قيق اعجاز القرآن، تح
 .29سورة الحاقة، الآية  (2)
 .44ص ،بيان إعجاز القرآن ،الخطابي (3)
 .94سورة الحجر، الآية  (4)
 .44ص ،بيان إعجاز القرآن الخطابي، (5)



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

49 

اخل وهذا التحليل من الخطابي يؤكد على أمرين هامين: الأول أنّ الاستعمال المناسب للألفاظ د
ة لقصدياالصياغات يؤدي دوراً تداولياً مهماً، كون اختيار اللفظ الأنسب والأنفع في هذه الصياغة يخدم 

  إلىة في أفعال الكلام، بحكم أنّ كل فعل كلامي كالفعل )فاصدع( يحمل بُعداً قصدياً موجهاً المتواجد
ى دت إلالمتلقين، ولربما كان التطابق الدقيق بين اللفظ ومعناه في القرآن، هو من بين الأسرار التي أ

قوى أارية عمالات الاستعاجتلاء دلائل إعجازه. والأمر الثاني أنّ قوة الحجاج في المفردات تبدو في الاست
اصية مما نحسه عند استخدامنا لنفس المفردة بالمعنى الحقيقي، وبالتالي يتحقق للألفاظ الاستعارية خ

 ول إلىتمثل درجة أعلى في الاقناع والتأثير والوصمميزة على غيرها، تظهر فعاليتها الحجاجية في أنها 
 جاءت تسد مسده.النتيجة الحتمية من درجة المعنى الحقيقي، الذي 

ويوظف الخطابي المكوّن الاستعاري، كأداة لغوية حجاجية لتبرير التوظيف القرآني لآية أخرى، يرى 
أن امشوا واصبروا على فيها اختياراً نموذجياً للألفاظ، طعن به المعاندون والمشككون، وهي قوله تعالى: 

آلهتكم
مُهم أنّه لو قيل: "امضوا وانطلقوا"  (1) بدل قوله "امشوا واصبروا"  كان أبلغ، فيفنّد الخطابي ، وزَع 

زعمهم مؤكداً أنّه بالمعاينة الفكرية العميقة والفحص الدقيق، ندرك أنّ كلمة المشي لها من المؤهلات 
الاستحقاقية ما يجعلها الأجدر في الاستخدام، اذا ما قورنت بالكلمات الأخرى المُجَاوِرة والمَقَارِبة لها في 

وجل من خلال الآية الكريمة  ، إذ يقترب معنى هذه الكلمة من المعنى القصدي الذي يريده الله عزالمعنى
لأنّه قصد به الاستمرار على العادة الجارية ولزوم السجيّة المعهودة في غير انزعاج منهم ولا انتقال عن 

، ﴾ا واصبروا على آلهتكموامشو  ﴿الأمر الأول، وذك أشبه بالثبات والصبر المأمور به في قوله تعالى:
والمعنى كأنهم قالوا: امشوا على هيئتكم، وإلى مهوى أموركم، ولا تعرجوا على قوله، ولا تبالوا به، وفي 

وهذا التحليل  .(2)قوله: امضوا وانطلقوا زيادة انزعاج ليس في قوله امشوا، والقوم لم يقصدوا ذلك ولم يريدوه
ن )امشوا( )وامضوا(، إذ كلّ منهما من حيث المعنى صالح للتوظيف يدل على التشابه الكبير بين اللفظتي

أنهما بحسب الأفعال الكلامية وبالأخص القوة الإنجازية، يختلفان في درجة الشدّة  في السياق القراني، إلا
 )القوة( الانجازية لكل منهما، فالتعبير المجازي يحمل من القوة أكثر مما يحمله التعبير الحقيقي.

                                                 
 .6سورة ص، الآية  (1)
 .43ص ،بيان إعجاز القرآن، الخطابي (2)



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

50 

، الذي لا يخرج في بعض باب الاستفهامليات الحجاج التي يوظفها الخطابي في رسالته ومن آ
صوره عن قانون النفع والجدوى، باعتباره صورة من صور العدول من الخبر إلى الإنشاء وفق مبحث 

نسكومبر وإ ديكروالمعاني في البلاغة العربية، ويُعدّ الاستفهام الحجاجي من الأفعال الإنجازية الذي درسه 
في كتابهما "الحجاج في اللغة، وقصدوا بهذا النمط من الاستفهام: "تأويل القول المراد تحليله انطلاقاً من 
قيمته الحجاجية على أنه استفهام خرج من دلالته الصريحة إلى استلزام حواري يقتضي مؤشرات داخلية 

للسؤال مقامات إنجازية أخرى، حسب  )التركيب( أو خارجية )المقام(، وبذلك يقتضي المقام الإنجازي 
. وهذا يعني أن الاستفهام يحمل افتراضات ضمنية )غير مصرّح (1)مقتضى القرائن السياقية أو المقامية" 
 بها(، تجعله يحمل استفهاماً حجاجياً 

 فإذا وقفنا عند الشاهدين الآتيين من رسالة الخطابي:
يغتنموا[ الفرصة فيه، وأن يضربوا عنه صفحاً،... لولا "فكيف كان يجوز.... أن يغفلوه ولا يهتبلوا ] -

 .(2)المانع منه"عدم المقدرة والعجز 

"فكيف يتوهم عليهم العجز عن معارضته والإتيان بمثله، وهم عرب فصحاء مقتدرون على التصرف  -
 .(3)في أودية الكلام"

هام(، كونها الأجدر في سنجد أنّ المتكلم فيهما عدل عن صيغة الخبر إلى صيغة الانشاء )الاستف
نقل المعنى الذي عقد المتكلم الكلام من أجله، لذا يعدّ الاستفهام في الاقتباسين السابقين حجة يخدم نتيجة 
من قِبل " عجزهم عن معارضة القرآن رغم ما يمتلكون من فصاحة"، والخطابي في طرحه للسؤال فقد 

نا فإنّ طرح السؤال يعني ضرورة الحجاج، وأنّ ضمّنه في الوقت نفسه رأيه المخالف للسؤال، ومن ه
الحجة تعني الإتيان برأي أو موقف حول سؤال ما، وهكذا ينبثق الحجاج من نظرية التساؤل ومن صلبها، 
والاستفهام السابق قائم على افتراض ضمني وفق ما يقتضيه السياق، وهو نفي القدرة عن العرب على 

 .(4)ة والبيان، ومن قوة اللدد والخصومة التي عرفوا بهاالمعارضة رغم ما يملكون من الفصاح

                                                 
 .287 ، ص2ج ، ضمن كتاب الحجاج مفهومه ومجالاته،اج في اللغة مقاربة حجاجيةالحجاتزكنرمت، أحمد،  (1)
 .24ص بيان إعجاز القرآن، الخطابي، (2)
 .32، صبيان إعجاز القرآن الخطابي، (3)
 .675 ، ص1ج ، ضمن كتاب الحجاج مفهومه ومجالاته،الحجاج في الفلسفة وفي تدريسهاإعبيده، حميد،  (4)



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

51 

ويقف الخطابي على شواهد أخرى للاستفهام الحجاجي، وردت في مواضع من رسالته، ويظهر فيها 
 صيغة العدول:

"فقد علم أنه ليس المفرد بذرب اللسان وطلاقته كافياً لهذا الشأن، ولا كل من أوتي حظاً من  -
 ؟(1)ك ومن لهم بهبديهة،... وأنى لهم ذل

"وكيف يجوز ذلك عليهم في مثل هذا الأمر العظيم الذي قد انزعجت له القلوب وسار ذكره بين  -
 .(2)الخافقين"

"قلت: صدق عمرو، هل يخالج أحد شك في ضلاله من هذا سبيله وسقوط من هذا برهانه ودليله؟!  -
 .(3)ن"يتوهم أن فيه معارضة للقرآوأيّ بلاغة في هذا الكلام؟ وأيّ معنى تحته وأي حكمة فيه حتى 

"فيقال الآن لصاحب الفيل، يا فائل الرأي، أين ما شرطناه من حدود البلاغة فيما جئت به من  -
 .(4)وضلالتك"الكلام، وأين ما وصفناه من رسوم المعارضات فيما هذيت من جهلك 

تداولية في إضافتها إلى إنّ العدول في صور الاستفهام السابقة من الخبر إلى الانشاء يحمل وجهة 
الكلام شيئا لم يكن له في الصورة القديمة )ب(، وهذا الشيء المضاف هو الذي يقوي الاتجاه نحو )ن(، 
إذ إنّ إحلال الاستفهام محل التقرير أو النفي أو الإنكار أو الأمر يجعل الكلام مؤدياً هذه المعاني جميعاً، 

هذا العدول إلى الاستفهام ، وهذا الشيء الآخر هو ما أسماه  ولكنه يزيد شيئا آخر ما كان ليكون لولا
، مثل التقرير أو النفي أو الإنكار أو  Indirect speech actsأفعال الكلام غير المباشرة"،"أوستن 

حيث تفهم مثل هذه الدلالات من المقام والسياق وحال المخاطب؛ فمثلًا قوله :  ،(5)التعجب أو التبصير
"التبصير والتقرير"،  ومن لهم به" فهو استفهام حجاجي بل هو الحجة نفسها، حُمّل دلالة "أنّى لهم ذلك

وهو تبصير الخصم بما هم فيه من خطأ وضلال، والإقرار والتثبت بعجزهم المطلق على معارضة القرآن 
 بمثله. والإتيان

                                                 
 .37صإعجاز القرآن، بيان  الخطابي، (1)
 .55ص بيان إعجاز القرآن، الخطابي، (2)
 .56، صبيان إعجاز القرآن الخطابي، (3)
 .66ص بيان إعجاز القرآن، الخطابي،  (4)
 .60، ص2016 عمان، كنوز المعرفة، ،التأسيس اللغوي للبلاغة العربيةهنوش، عبدالجليل، ينظر:  (5)



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

52 

جزهم عن المعارضىة، ى التقرير المطلق بع= تبصير + معن  قوله: "أنّى لهم ذلك، ومن لهم به" -
 مما ليس في قولهم " لا قدرة لكم على المعارضة

أما قوله: )فكيف يجوز ذلك عليهم( فهو استفهام غير حقيقي، وقد حمل معنىً غير حرفي وهو 
ض مرمى المخاطب الضمني من التساؤل، وهو معنى الانكار والنفي؛ وقد ورد القول السابق في سياق عر 

وكان ردّه  بأن المعارضة للقرآن قد تمت، ولكن لم تُنقل إلينا وسكت عنها التاريخ، الخطابي رأي المعاندين
لنفوس الأنّ و عليهم بإنكار ذلك، معتبراً أنّ سؤالهم سؤال ساقط؛ لأنّ كتم مثل هذا الأخبار مخالف للطبائع، 
ة ومن معه، مجبولة على تناقل الأخبار المهمة، فلو حدثت معارضات أخرى من طبقة غير طبقة مسيلم

د لكان أمراً عظيماً يصعب كتمانه وطيّه. وكعادة الخطابي أخذ يدلل على صدق ما جاء به بالاستشها
 بالتاريخ ودقته في نقل الأخبار.

ول الخطابي: "كيف يجوز ذلك" =   نفي + إصرار على الانكار والنفي مما ليس في قوله "لا ق-
 يجوز وليس من الممكن إخفاء أمر المعارضة"

في  لخطابيأما قوله "هل يخالج أحد شك...وأيّ بلاغة في هذا الكلام، وأيّ معتىً تحته" فقد ساقهّا ا
يف معرض إنكاره لما جاء به مسيلمة من أقوال يعتبرها معارضها لرسم القرآن، فجاء رد الخطابي بتوظ

ل طاقة ذا الاستفهام يحمفه جاء به مسيلمة. والتوبيخ لماالإنكار  الاستفهام الحجاجي الذي ضمّنه معنى
ن حجاجية تكمن في أنّ القرآن معجز اشتمل على شرائط البلاغة، فهو من لدن حكيم عليم يعجز الإتيا

 بمثله أو معارضته من طرف البشر.
ي ويُلحظ في سياقات الاستفهام الحجاجية التي ساقها الخطابي فعل الإنجاز )النفي( بحيث يقض

صير تستفهام، فإنّ السؤال إذا كان مطروحاً في سياق معين، فإنّ الحجة نفي الفكرة التي يتضمنها الا
 جواباً يتخذ مكان نتيجة السؤال اعتماداً على السياق المقامي المطروح، ومنها: 

 (: "أين ما شرطناه من حدود البلاغة فيما جئت به من كلام" ؟1السؤال )
 قاً.ى حدود وشرائط البلاغة التي أوضحناها سابالنفـــــــــــــــــــــي: ما جئت به لا يشتمل عل

 المقتضـــــــــــى: يتأسيس الكلام على أمور ثلاث هي شرائط البلاغة.
 (: "وأين ما وصفناه من رسوم المعارضات فيما هذيت"؟2الســـؤال )

 .النفـــــــــــــــــــــــي: ما جئت من معارضات قصيرة تخلو من شروط المعارضات وخصائصها
 المقتضــــــــــى: فن المعارضة له شروط وخصائص لا تنطبق على أي كلام.



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

53 

ة النتيجإنّ المعنى الزائد على أصل المعنى المستفاد من الاستفهام هو الذي يعمّق درجة الاقناع ب
ن أنه أالتي يتوجه اليها الملفوظ، كما أنّ البحث في كيفية اشتغال مبدأ الأنفع بلاغيا وحجاجيا، من ش

 لمعنىيدفعنا إلى البحث في الغاية من تطبيق المتكلم له )المبدأ( في كلامه، وهذه الغاية هي تبليغ ا
نا إلى يدفع والمحاجة به، وفي النهاية تقوية التوجيه نحو النتيجة التي يروم المخاطب تحقيقها، وهذا الفهم

ى لبلاغية من حيث هي قائمة علالنظر في سائر عناصر العملية التواصلية، بحيث يتحول درس الوجوه ا
 قانون الأنفعيّة إلى درس تداولي، يحاول الإجابة عن أسئلة من قبيل من يخاطب من؟ فيم؟ ولماذا؟

 

 الخاتمة 
تلك  في البدء كانت البلاغة العربية التي نشأت وترعرعت في أحضان الدراسات القرآنية، وبالأخص

م ثديع، ي، ثم تفرعت إلى علوم ثلاث: البيان والمعاني والبالتي ولّت وجهها شطر دراسات الإعجاز القرآن
ة ح كافأتى حينٌ من الدهر أعُلن فيه ظهور البلاغة الجديدة ونظريات الحجاج، ونم هذا الأخير حتى اكتس

 المجالات المعرفية، ليوصف العصر الجديد بعصر التواصل والحجاج، ويغدو حضوره فعّالا في مجالات
 التواصل الانساني.

 وتعود أهمية الحجاج في الدراسات المعاصرة إلى العودة القوية للبلاغة تحت تسمية البلاغة
لية الجديدة، حيث ركّزت على جانبين هما البيان والحجاج، كوسيلة أساسية من وسائل الاقناع، والفعا

أو  لأنفعامنها مبدأ الحجاجية باعتبارها فعالية بلاغية تتجسم لغوياً بمهارات أسلوبية وتأثيرات بلاغية، 
 اع.الإقنالأجدى، فهذه الأساليب من شأنها أن تقوي الحجج وتزيد من فعاليتها، أي تعمل لمصلحة التأثير و 

ع أو ومن هذا المنطلق ناقش هذا البحث قانوناً حجاجياً ذا أصول بلاغية عربية، هو قانون الأنف
ا لغة في درجة التعبير حجاجياً عن فكرة مالأجدى، الذي يتأسس على التفاوت الموجود بين وحدات ال

ؤال اب لسبحيث يُعتمد التعبير بالعنصر)أ( دون العنصر )ب( تطبيقاً لهذا المبدأ، وكأننا نبحث فيه عن جو 
 مفاده: لماذا ترك المتكلم العنصر )ب( وعبّر بدلًا عنه بالعنصر )أ( وما وجه النفع في ذلك؟

 تحليلي، وتوصل إلى عدّة نتائج من أهمها:  وقد استعان البحث بالمنهج الوصفي ال
لقانون النفع أو الجدوى جذور راسخة في البلاغة العربية القديمة، نجدها ماثلة في أقسامها الثلاثة:  : أولا  

البيان والمعاني والبديع، وفي بعض مفاهيمها مثل السياق والمقام ومقتضى الحال، وكذا في 
 جاز القرآني.الدراسات التي تناولت قضية الإع



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

54 

وجود مصطلحات في البلاغة العربية يماهي تعريفها قانون الأنفع أو الأجدى وهي: مصطلح  : ثانيا  
 التنكيت، ومصطلح الإرداف والتتبيع، ومصطلح مشاكلة اللفظ للمعنى.

ت التعبير بأسلوب النفع والجدوى يحقق مقاصد بلاغية وحجاجية واحدة وهي تحميل الصياغة طاقا : ثالثا  
فنون  تعبيرية وقوة إنجازية تضمن الإقناع والتوجيه للوصول إلى النتيجة المطلوبة، ما يؤكد أنّ 

تأثير البلاغة العربية ليست تُطلب للتعبيرية الجمالية أو الإبلاغية فقط، وإنّما تسعى لغرض ال
 ة.  التداوليوالاقناع في المتلقي، مما يؤهلها لتكون بلاغة تواصلية تأخذ في الاعتبار مقولات 

 وقد خلص البحث إلى أنّ مفاهيم البلاغة العربية ومصطلحاتها صالحة لأن تُدرس وتُحلّل وفق
ليات آنظريات الحجاج وعلم التداولية؛ باعتبارهما المظلة الأوسع في التحليل، ولكونهما يحتويان على 

 ومبادئ قادرة على الكشف عن الأبعاد التداولية والحجاجية.



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

55 

 المراجعالمصادر و 
 ترجمة وتعليق عبدالرحمن بدوي، )الترجمة العربية القديمة(،فن الخطابة ق.م(،347)ت أرسطوطاليس

 .1986، 2دار الشؤون الثقافية، بغداد، ط 
تحقيق إحسان عباس، وإبراهيم  ،لأغاني، ام(966ه/356)ت ، علي بن الحسينأبو الفرج، الأصفهاني

 .2008، 9جبيروت، ، دار صادر، 3ط وبكر عباس، السعافين،
روح المعاني في تفسير القرآن  م(،1853هــ/1270)ت شهاب الدين، أبو الثناء الحسيني الآلوسي،

 .2005المجلد الأول،  القاهرة،، دار الحديث عمران،وابراهيم  ،تحقيق محمد السيد ،العظيم
حقيق ت، والبحتري ي تمام الموازنة بين شعر أب م(،981هـــ/370)ت، الحسن بن بشر، الآمدي، أبو القاسم

 .1960، 4ط القاهرة، أحمد صقر، دار المعارف،
مصطفى جواد،  تحقيق ،الجامع الكبير م(،1239هــ/637)تبن محمد الجزري أبو الفتح  ،ابن الأثير

 . 1956 بغداد،، وجميل سعيد، مطبعة المجمع العلمي العراقي
 ،ي، علق عليه أحمد الحوفالمثل السائر م(،1239هــ/637)تبو الفتح بن محمد الجزري أ ،ابن الأثير

 .(.د.ت)دار نهضة مصر، القاهرة، القسم الثاني،  وبدوي طبانه،
، 2، شرحه عبد مهنا، طديوان حسان بن ثابتم(، 660ه/40)ت ، أبو الوليد، حسان بن ثابثالأنصاري 

 .1994دار الكتب العلمية، بيروت،
، دار بيروت للطباعة والنشر، ديوان جريرم(، 730ه/111)ت جرير بن عطيةالبصري، أبو حزرة، 

 .1986بيروت، 
 .2014 بيروت دار الكتاب الجديدة المتحدة،، بلاغة الحجاج الأصول اليونانية ،بنو هاشم، الحسين
 .2014 بيروت ،دار الكتاب الجديدة المتحدة ،نظرية الحجاج عند شاييم بيرلمان ،بنو هاشم، الحسين

 محمودتحقيق  ،دلائل الإعجاز م(،1079هــ/471)ت القاهر بن عبد الرحمن أبو بكر عبد الجرجاني،
 .1992، 3القاهرة، ط الخانجي،محمد شاكر، مكتبة 

 م(، بيان إعجاز القرآن، تحقيق محمد خلف الله998هـ/388)ت  حمد بن محمد الخطابي، أبو سليمان
 القاهرة، المعارف،، دار 3ط ،، ضمن كتاب ثلاث رسائل في اعجاز القرآنسلام محمد زغلول ،أحمد

1956. 



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

56 

فوده، مكتبة  على تحقيق ،سر الفصاحة م(،1073هـــ/466)ت بن سنانأبو محمد سعيد الخفاجي، 
 .1932الخانجي، مصر، 

ر، أحمد محمد شاك :تحقيق، الشعر والشعراء م(،889ه/276ت) قتيبةبن ا الدينوري، عبد الله بن مسلم
 . 2021، 2القاهرة، ط المعارف،دار 

، بوتكلايلحسن  :ترجمة ،تداولية الخطاب من تأويل الملفوظ إلى تأويل الخطاب، ريبول، آن، وموشلر
 .2020المعرفة، عمان،  كنوز

 .2018بيروت،  المتحدة،أحمد كروم، دار الكتاب الجديد  :ترجمة ،المعنى الحرفي ،ريكاناتي، فرانسوا
تحقيق: ، البرهان في علوم القرآن م(،1392ه/794)ت بن بهادر بدر الدين أبو عبد اللهالزركشي،  

 .1990بيروت،  ،دار المعرفة يوسف المرعشلي، والشيخ جمال الذهبي،
المنزع البديع في تجنيس  م(،1304هـــ/704)ت ، أبو محمد القاسم بن محمد الأنصاري السجلماسي
 .1980الرباط،  ،علال الغازي، مكتبة المعارف :تحقيق ،البديع
نعيم  :ضبطه وعلّق عليه ،مفتاح العلوم م(،1229هــ/626)ت أبو يعقوب يوسف بن عليالسكاكي، 

 .1987، 2بيروت، ط، دار الكتب العلمية ،زرزور
 .2005بيروت، ، دار الطليعة ،التداولية عند العلماء العرب ،صحراوي، مسعود

نون الآداب والف كلية ،مأهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليو صمود، حمادي، 
 ..(د.ت)تونس،  ،بمنوبة والعلوم الانسانية

 .2007بيروت،  الفاربي،دار  ،الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية ،عبد اللهصولة، 
 .2011 تونس، للنشر والتوزيع، مسكيلياني ،في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات ،عبد اللهصولة، 

، تحقيق محي الدين ديوان أبي تمام الطائيم(، 845ه/231)ت حبيب بن أوس الطائي، أبو تمام 
 د.ت. ،القاهرة الخياط، نظارة المعارف العمومية الجليلة،

الدار التونسية للنشر،  ،التحرير والتنويرتفسير  م(،1973ه/1393)ت محمد الطاهر ،ابن عاشور
1984.  

 .1994بيروت،  ،لبنان ناشرون مكتبة  ،البلاغة والأسلوبية ،عبد المطلب، محمد
 عالم ،دراسات نظرية وتطبيقة في البلاغة الجديدة الحجاج مفهومه ومجالاته ،حافظ إسماعيل، علوي 

 .2010 ،إربد ،الكتب الحديث



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

57 

بن ناصر  زعبد العزيتحقيق  ،عيار الشعر م(،933هــ/322)ت ابن طباطبأبو الحسن أحمد العلوي، 
 .1985النشر، الرياض، المانع، دار العلوم للطباعة و 

 :تحقيق ،نضرة الإغريض في نصرة القريض م(،1258هــــ/656)ت سعيدالمظفر بن  أبو علي العلوي،
 ، د.ت.دمشق ،لعربيةانهى عارف الحسن، مطبوعات مجمع اللغة 

 .2016عمان، ، كنوز المعرفة للنشر، التحليل الحجاجي للخطاب قادم، أحمد، والعوادي، سعيد،
ار دتحقيق محمد عبد المنعم خفاجي،  ،نقد الشعر م(،948هــ/337تالفرج، قدامة بن جعفر) ، أبوقدامة

 بيروت، د.ت. ،الكتب العلمية
دار  ،الايضاح في علوم البلاغةم(، 1339هـــ/739)ت جلال الدين محمد بن عبد الرحمن القزويني،

 بيروت، د.ت. الكتب العلمية،
 :تحقيق ،العمدة في صناعة الشعر ونقدهم(، 1063هـــ/ 456)ت بن رشيقأبو علي، الحسن  القيرواني،

 .2000القاهرة،  ،النبوي شعلان، مكتبة الخانجي
 تحرير التحبير في م(،1257هــ/654)تالمعروف بابن أبي الاصبع زكي الدين بن د محم أبو ،لمصري ا

 .1995القاهرة، حفني شرف، المجلس الأعلى للشؤون الاسلامية،  :تحقيق، صناعة الشعر والنثر
بد تحقيق ع ،شرح ديوان أبي الطيب المتنبي م(،1058هــ/449)ت أحمد بن عبدالله المعرّي، أبو العلاء

 .1992 ،2جالقاهرة،  ،، دار المعارف2المجيد دياب، ط
 هرة،القا ر،دار التقوى للطباعة والنش ،جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ،الهاشمي، أحمد السيد

2017. 
 .2016كنوز المعرفة،  ،عمان ،التأسيس اللغوي للبلاغة العربية ،هنوش، عبدالجليل

 
 

 

 

 

 

 



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

58 

Aristotle (d. 347 A.H), Fann al-khaṭābah (al-tarjamah al-ʻArabīyah al-

qadīmah), tarjamat wa-taʻlīq ʻAbd-al-Raḥmān Badawī, Dār al-Shuʼūn al-

Thaqāfīyah, Baghdād, 2nd edition, 1986. 

al-Aṣfahānī, Abū al-Faraj, ʻAlī ibn al-Ḥusayn (d.356A.H./966A.D.), al-aghānī, 
al-Hayʼah al-Miṣrīyah lil-Kitāb, 2010. 

al-Ālūsī, Shihāb al-Dīn, Abū al-Thanāʼ al-Ḥusaynī (d.1270 A.H./1853 A.D.), 

Rūḥ al-maʻānī fī tafsīr al-Qurʼān al-ʻAẓīm, edited by Muḥammad al-Sayyid 

wa-Ibrāhīm ʻUmrān, Dār alḥdyth-al-Qāhirah, vol 1, 2005. 

al-Āmidī, Abū al-Qāsim, al-Ḥasan ibn Bishr (d.370 A.H./981 A.D.), al-

Muwāzanah bayna shiʻr Abī Tammām wa-al-Buḥturī, edited by Aḥmad Ṣaqr, 

Dār al-Maʻārif, al-Qāhirah, 4TH edition, 1960. 

al-Anṣārī, Abū al-Walīd, Ḥassān ibn thābth (40h / 660m), Dīwān Ḥassān ibn 

Thābit, sharaḥahu al-Ustādh ʻAbd Muhannā, ṭ2, Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, 

Bayrūt, 1994. 

al-Baṣrī, Abū ḥzrh, Jarīr ibn ʻAṭīyah (d.111 A.H. / 730 A.D.), Dīwān Jarīr, Dār 

Bayrūt lil-Ṭibāʻah wa-al-Nashr, Bayrūt, 1986. 

Banū Hāshim, al-Ḥusayn. Balāghat al-Ḥajjāj al-uṣūl al-Yūnānīyah, Dār al-Kitāb 

al-Jadīdah al-Muttaḥidah, Bayrūt, 2014. 

Banū Hāshim, al-Ḥusayn. Naẓarīyat al-Ḥajjāj ʻinda shāyym byrlmān, Dār al-

Kitāb al-Jadīdah al-Muttaḥidah, Bayrūt, 2014. 

al-Jurjānī, Abū Bakr, ʻAbd al-Qāhir ibn ʻAbd al-Raḥmān (d.471 A.H./1079 

A.D.), Dalāʼil al-iʻjāz, edited by Maḥmūd Muḥammad Shākir, Maktabat al-

Khānjī – al-Qāhirah, 3rd edition, 1992. 

al-Jazarī, Abū al-Fatḥ, Naṣr Allāh ibn al-Shaybānī, al-maʻrūf bi-Ibn al-Athīr 

(d.637 A.H./1239 A.D.), al-Jāmiʻ al-kabīr, edited by  Muṣṭafá Jawād, wa-

Jamīl Saʻīd, Maṭbaʻat al-Majmaʻ al-ʻIlmī alʻrāqy-Baghdād, 1956. 

al-Jazarī, Abū al-Fatḥ, Naṣr Allāh ibn al-Shaybānī, al-maʻrūf bi-Ibn al-Athīr 

(d.637 A.H./1239 A.D.), al-mathal al-sāʼir, ʻallaqa ʻalayhi  Aḥmad al-Ḥūfī 

wbdwy Ṭabānah, Dār Nahḍat Miṣr, al-Qāhirah, vol 2, d.n 

al-Khafājī, Abū Muḥammad, Saʻīd ibn Sinān (d. 466 A.H./1073 A.D.), Sirr al-

faṣāḥah, edited by: ʻAlī Fawdah, Maktabat al-Khānjī, Miṣr, 1932. 

al-Dīnawarī, Allāh ibn Muslim, Ibn Qutaybah (d.276 A.H./ 889 A.D.), al-shiʻr 

wa-al-shuʻarāʼ, edited y : Aḥmad Muḥammad Shākir, Dār al-Maʻārif, al-

Qāhirah, 2nd edition, 2021. 



 م2024 (3( العدد )20المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد )

59 

Repoll, Anne, and Moschler, Pragmatics Of Discourse From the Interpretation 

of the word to interpretation of the discourse, translated by Laḥsan bwtklāy, 

Kunūz al-Maʻrifah, ʻAmmān, 2020. 

Recanati, François, Literal Meaning, translated by Aḥmad Karrūm, Dār al-Kitāb 

al-jadīd al-Muttaḥidah-Bayrūt, 2018. 

al-Khaṭṭābī, Abū Sulaymān, Ḥamad ibn Muḥammad (d.388 A.H. / 998 A.D.), 

bayān Iʻjāz al-Qurʼān, edited by  Muḥammad Khalaf Allāh Aḥmad, 

Muḥammad Zaghlūl sllām, ḍimna Kitāb thalāth Rasāʼil fī iʻjāz al-Qurʼān,3rd 

edition, Dār al-Maʻārif, Miṣr, 1956. 

al-Zarkashī, Abū Allāh, Badr al-Dīn ibn Bahādur (d.794 A.H./1392 A.D.), al-

burhān fī ʻulūm al-Qurʼān, Taḥqīq  Yūsuf al-Marʻashlī, wa-al-Shaykh Jamāl 

al-Dhahabī, Dār almʻrft-Bayrūt, 1990. 

al-Sijilmāsī, Abū Muḥammad, al-Qāsim ibn Muḥammad al-Anṣārī (d. 704 

A.H./1304 A.D.), al-Manzaʻ al-Badīʻ fī tjnys al-Badīʻ, edited by: ʻAllāl al-

Ghāzī, Maktabat almʻārf-al-Rabāṭ, 1980. 

al-Sakkākī, Abū Yaʻqūb, Yūsuf ibn ʻAlī (d.626 A.H./1229 A.D.), Miftāḥ al-

ʻUlūm, edited by: Naʻīm Zarzūr Dār al-Kutub alʻlmyt-byrwt, 2nd edition, 

1987. 

Ṣaḥrāwī, Masʻūd. al-Tadāwulīyah ʻinda al-ʻulamāʼ al-ʻArab, Dār alṭlyʻt-byrwt, 

2005. 

Ṣammūd, Ḥammādī, ahamm naẓarīyāt al-Ḥajjāj fī al-taqālīd al-Gharbīyah min 

Arisṭū ilá al-yawm , Kullīyat al-Ādāb wa-al-Funūn wa-al-ʻUlūm al-Insānīyah 

bi-Manūbah -Tūnis, D. n . 

Ṣūlah, Allāh, al-Ḥajjāj fī al-Qurʼān min khilāl ahamm khaṣāʼiṣuhu al-uslūbīyah, 

Dār alfārby-byrwt, 2007. 

Ṣūlah, Allāh. fī Naẓarīyat al-Ḥajjāj Dirāsāt wa-taṭbīqāt, Miskīliyānī lil-Nashr 

wa-al-Tawzīʻ, Tūnis, 2011. 

al-Ṭāʼī, Abū Tammām, Ḥabīb ibn Aws (d. 231 A.H./845 A.D.), Dīwān Abī 

Tammām al-Ṭāʼī, edited by Muḥyī al-Dīn al-Khayyāṭ, Niẓārat al-Maʻārif al-

ʻUmūmīyah al-jalīlah, al-Qāhirah, (d.n.) . 

Ibn ʻĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir (d.1393 A.H./1973 A.D.), tafsīr al-Taḥrīr wa-
al-tanwīr, al-Dār al-Tūnisīyah lil-Nashr wa-al-Tawzīʻ, 1984. 

ʻAbd al-Muṭṭalib, Muḥammad, al-balāghah wa-al-uslūbīyah, Maktabat Lubnān 

nāshrwn-Bayrūt, 1994. 



 رهاصاته في المدونة البلاغية العربيةقانون النفع أو الجدوى وإ

60 

ʻAlawī, Ḥāfiẓ Ismāʻīl, al-Ḥajjāj mafhūmuhu wa-majālātuh Dirāsāt Naẓarīyat 
wa-taṭbīqah fī al-balāghah al-Jadīdah , ʻĀlam al-Kutub alḥdyth- Irbid, 2010. 

al-ʻAlawī, Abū al-Ḥasan, Aḥmad ibn Ṭabāṭabā Irbid (d.322 A.H./933 A.D.), 

ʻIyār al-shiʻr , edited by: ʻAbd-al-ʻAzīz ibn Nāṣir al-Māniʻ, Dār al-ʻUlūm lil-

Ṭibāʻah wa-al-Nashr, al-Riyāḍ, 1985. 

al-ʻAlawī, Abū ʻAlī, al-Muẓaffar ibn Saʻīd (d.656 A.H./ 1258 A.D.), Naḍrat 

alʼghryḍ fī Nuṣrat al-qarīḍ , edited by: Nuhá ʻĀrif al-Ḥasan, Maṭbūʻāt 

Majmaʻ al-lughah lʻrbyt-Dimashq. D. n . 

qādim, Aḥmad wālʻwādy, Saʻīd. al-Taḥlīl al-Ḥajjājī lil-khiṭāb. Kunūz al-

Maʻrifah llnshr-ʻmān, 2016. 

Qudāmah, Abū al-Faraj, Qudāmah ibn Jaʻfar (d. 337 A.H./984 A.D.), Naqd al-

shiʻr, edited by: Muḥammad ʻAbd al-Munʻim Khafājī, Dār al-Kutub al-

ʻIlmīyah – Bayrūt, d. n . 

al-Qazwīnī, Jalāl al-Dīn, Muḥammad ibn ʻAbd al-Raḥmān (d. 739 A.H./ 1339 

A.D.), al-īḍāḥ fī ʻulūm al-balāghah, Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, Bayrūt, d .n . 

al-Qayrawānī, Abū ʻAlī, al-Ḥasan ibn Rashīq (d. 456 A.H./1063 A.D.), al-

ʻUmdah fī ṣināʻat al-shiʻr wa-naqdih,edited by: al-Nabawī Shaʻlān, Maktabat 

alkhānjy-al-Qāhirah, 2000. 

al-Miṣrī, Abū Muḥammad, Zakī al-Dīn ibn Muḥammad, al-maʻrūf bi-Ibn Abī al-

Iṣba (d. 654 A.H./1257 A.D.), taḥrīr al-Taḥbīr fī ṣināʻat al-shiʻr wa-al-

nathr,edited by: Ḥifnī Sharaf, al-Majlis al-Aʻlá lil-Shuʼūn al-Islāmīyah, al-

Qāhirah, 1995. 

almʻrry, Abū al-ʻAlāʼ, Aḥmad ibn Allāh (d. 449 A.H./1058 A.D.), sharḥ Dīwān 

Abī al-Ṭayyib al-Mutanabbī,edited by: ʻAbd al-Majīd Diyāb, aljzʼ2, 2nd 

edition, Dār almʻārf-al-Qāhirah,vol 2,  1992. 

al-Hāshimī, Aḥmad al-Sayyid, Jawāhir al-balāghah fī al-maʻānī wa-al-bayān 

wa-al-badīʻ, Dār al-Taqwá lil-Ṭibāʻah wa-al-Nashr, al-Qāhirah, 2017. 

Hannūsh, ʻAbd-al-Jalīl, al-taʼsīs al-lughawī lil-balāghah al-ʻArabīyah, ʻmān-

Kunūz al-Maʻrifah, 2016. 

 

 

 


