
 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

72 

 آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض

 *الذنيبات غالب مراد 
Moradghaleb@yahoo.com 

 ملخص 
تناولت هذه الدراسةُ بعضَ الآراءِ اللغويّةِ لابن جنّي كان ظاهرُها التناقضَ والتضادَ، فنجدُ بعضَ  
الباحثينَ يذكرُ رأيًا من هذه الآراءِ مستشهداً فيه، ظانّاً أنه الرأيُ الوحيدُ لابن جنّي في هذه المسألة، ثم 

بن جنّي ناقضَ نفسه في هذين الرأيين من  يأتي غيرُه من الباحثين فيذكر رأياً آخر، فيظن ظانٌّ أن ا
 المسألة ذاتِها.

وهدفتْ إلى معالجةِ هذه الآراء وفقَ قوانينَ كان ابنُ جني قد وضعها لمعالجة ما ظاهره التناقض 
عند علماءَ قبله، وبيّن فيها أسباب اختلاف الرأيين، وكيفية معرفة الرأي المعتمدِ عند ذلك العالم في  

 باب أسماه )في اللفظين على المعنى الواحد يردان عن العالم متضادين(. 
وقد ارتأت الدراسة أن تعالجَ  آراءَ ابنِ جني الموصوفة بالتناقض من خلال هذه القوانين، وتبيان 
أي الرأيين أراد ابن جني. وقد اقتصرت الدراسة على آرائه في المسائل العامة كرأيه في مسألةِ أصلِ  

في ذلك المنهج الاستقصائي اللغات، وموقفه من القراءاتِ القرآنيةِ، وموقفه من العاملِ النحويّ، متبعا  
 التحليلي. 

النتائجِ نجملها فيما يلي: أولا تبنّى ابن جني غيرَ رأي في    وتوصلت الدراسةُ إلى مجموعةٍ من 
بعض المسائل وكان يفتي بما يحضره، ثانيا:  إنّ الناس قد يصفون العالِمَ بالتناقض من خلال أسسٍ 
التناقض،   فيتوهمون  تكون صحيحة،  قد لا  الأسس  هذه  ولكنّ  الرأيين،  بين  للحكم  يعتمدونها  معينة 

بآرائه عن آراء سابقيه، ويحاول التجديد، إلا أنّه    وكذلك فإنّ العالم قد يحاول أن يطور آراءه ويبتعد
يبقى في تعليمه طلّابَه وتأليفِهِ على نهج المذاهب السائدة إن لم يحصل على أدلة شافية كافية في 

 مجاله الجديد.   
          .ابن جنّي، المسألة الواحدة، قولان مختلفان، الترجيح الكلمات الدالة:

 
 .  ، الأردن جامعة مؤتة   مركز اللغات،  *
 .  م 2025/ 7/ 21تاريخ قبول البحث:                .2024 / 10/ 28تاريخ تقديم البحث:  

 .م 2025 ،الهاشميةالمملكة الأردنية  ، الكرك  ،جميع حقوق النشر محفوظة لجامعة مؤتة ©
 

 

mailto:Moradghaleb@yahoo.com


 .  2025، الرابع  العدد، الأربعون  المجلد مجلة مؤتة للدراسات الإنسانية والاجتماعية،  
  

73 

Ibn Jinni's So-Called Contradictory Views 

Murad Al-Thunibat* 

Moradghaleb@yahoo.com 
 

Abstract 

This study addressed some of Ibn Jinni’s linguistic opinions, which 

appeared contradictory and inconsistent. We find some researchers 

mentioning one of these opinions, citing it as an argument, thinking that it 

was Ibn Jinni’s only opinion on this issue. Then, another researcher comes 

and mentions another opinion, and one thinks that Ibn Jinni contradicted 

himself in these two opinions on the same issue.The study tackled these 

opinions according to laws that Ibn Jinni had established to address what 

appeared to be contradictory for scholars preceding. He explained the reasons 

for the difference between the two opinions and how to know the opinion 

adopted by that scholar in a chapter he called (On the Two Expressions with 

the Same Meaning that are Reported from the Scholar as Contradictory). 

 The study handled Ibn Jinni's contradictory views through these laws and 

clarified which of the two views he favored. The study was limited to his 

views on general issues, such as the origin of languages, his position on 

Quranic readings, and his position on the grammatical factor, adopting an 

analytical, investigative approach. 

The study reached a set of results that can be summarized as follows. First, 

Ibn Jinni adopted different opinions on some issues and came with fatwas 

based on what he had in mind. Second, people may describe a scholar as 

contradictory based on certain foundations they rely on to judge between two 

opinions, but these foundations may not be correct, and they may imagine a 

contradiction, which in reality does not exist. Likewise, a scholar may attempt 

to develop his opinions and distance his opinions from those of his 

predecessors, and make an effort to innovate, but he remains in his teaching 

of his students and his writings on the approach of the prevailing schools of 

thought if he does not obtain sufficient conclusive evidence in his new field. 

Keywords: Ibn Jinni, The One Issue, Two Different Opinions, Adopting a 

Stance. 

 
*  Language Center, Mutah University, Jordan.  

    Received:28/10/2024.                                                                    Accepted: 21/ 7 /  2025 . 
 © All rights reserved to Mutah University, Karak, The Hashemite Kingdom of Jordan, 2025  . 

 

mailto:Moradghaleb@yahoo.com


 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

74 

 مقدمة ال

فإنّ اَلله عزَّ وجلَّ جعل   بعدُ،  أما  الأمين  نبيهِ  العالمين، والصلاةُ والسلامُ على  الحمدُ لِله ربِّ 
النقصَ في الإنسان مهما كثُرَ علمُه، ومهما بلغَ جهده، فهو عُرضةٌ للنسيان والزَلل، فقد كان من شأن  

ين رأيين فلا يستطيعُ أن يتجاوزهما، العالمِ أن يقولَ برأي ثم يدركَ أنّ غيرَه أفضلُ منه، وقد يحار ب
 فتارة يقول بهذا ثم يقول بالآخر، وهذا من شأنهِ أن يوقعَ العالِمَ بتناقضٍ في آرائه. 

وتأتي مشكلةُ الدراسةِ من وجودِ عددٍ لا بأسَ به من الآراءِ التي أوردها ابنُ جني في كتبه، تعدد  
فيها قولُه، واختلف فيها رأيُه، وخاصةً في المسائل الجدلية العامة، وهذا الأمر ليس بغريبٍ على عالِمٍ  

 ، شأنُه شأنَ غيرِه من كبارِ العلماء. أمضى عقودًا من الزمن في التأليف، زاد فيها فهمُه وتغيّر فيها رأيُه

وتنبع أهميةُ الدراسةِ من الحاجة لتنبيه المتعلّمِ والباحثِ من عدم التسرع في جزمه بأنّ رأي العالم  
الفلانيّ في هذه المسألة كذا وكذا معتمدًا على قراءته السريعة، أو اعتراض هذا الرأي له في بحثٍ أو 

أي ذلك العالم في مؤلفاته، كتابٍ آخرَ من غير كتب ذلك العالم، فلا بدّ من التمحيص والتأكد من ر 
والتأكد من أن هذا العالِم ليس له رأيٌ آخر في هذه المسألة، وإن وُجِدَ رأيٌ آخر لهذا العالم في المسألة  

 نفسها وجب عليه حينذٍ أن يجتهد ليعرف سبب الاختلاف. 

رأيين  بين  المقارنة  في  عليها  الاعتماد  يمكن  أسسًا  للباحثين  تعرض  الدراسةَ  هذه  فإن  وكذلك 
النّحو امختلفين لع لم واحد في المسألة ذاتها، والتمثيل على ذلك من آراء عالِمٍ فذٍّ من كبار علماء 

 العربيّ. 

ابن جنّي، وتكشف  الواحدة عند  المسألة  المتباعدة في  الدراسةُ لتكشفَ الآراء  وقد جاءت هذه 
ولا سيمّا أنّ له من المؤلفات ما يسهم في مثل   ،الغطاء عمّا أراده ابن جنّي وارتضاه من هذه الآراء

البحث  في  بعد مسيرة طويلة  تأليفه، وبعضها جاء  بداية  في  الآراء، فبعضها كان  بين  التباعد  هذا 
 والتأليف، ولا بدّ خلال هذه المسيرة الطويلة من اختلافٍ في بعض الآراء، وتغير وجهة نظره فيها. 

وتهدف هذه الدراسة إلى الفصل بين بعض الآراء التي قد تعد من التناقض، أو كان ظاهرها 
التناقض في مؤلفات ابن جنّي، وترجيح ما استقرّ عليه ابن جنّي خلال مسيرته العلمية، متبعة بذلك 

 المنهج الاستقصائي التحليلي.



 .  2025، الرابع  العدد، الأربعون  المجلد مجلة مؤتة للدراسات الإنسانية والاجتماعية،  
  

75 

: موقف ابن جنّي من وجاءت هذه الدراسةُ بمقدمةٍ، وتمهيدٍ، وثلاثةِ مباحثَ وهي: المبحث الأول
، ذُكر فيه الآراءُ الواردةُ عن ابن جني في مسألة أصل اللغات، أهي توفيقيّة أم توقيفيّة؟  أصل اللغات

 ومناقشة اختلاف قوليه في تلك المسألة، وبيان تردد ابن جني حول هذين الرأيين. 

الثاني:  أما في    دُرِسَ  المبحث  ها،  القرآنيةِ   ابن جنّي من القراءاتِ   موقفُ فقد  ، صحيحِها وشاذِّ
ووضحت الدراسة أسباب طعنه ببعض القراءات السبعيّة، ودفاعه عن بعض القراءات الشاذّة، وبيّنت 
، أو بغضًا في القراءات  أنّ ذلك نابع من القواعد التي ارتضاها، وسار عليها، وليس حبّاً في الشاذِّ

 السبعية.

، وعرضت الآراء التي  موقف ابن جنّي من العامل النحوي وفي المبحث الثالث: بينت الدراسة  
ذكرها ابن جني فيه، ومايزت بين هذه الآراء وبينت أسباب اختلافها، مستشهدة بآراء علماء غيره من  

 القدامى والمحدثين، كان لهم آراء متعددة في هذا الباب.

ثم ختمت الدراسة بخاتمة تضمنت أبرز النتائج التي توصل لها الباحث، تلاها قائمة بالمصادر   
 والمراجع. 

"باب   وقد سُبقتْ هذه الدراسةُ بدراستين: أولاهما لابن جني في باب من كتابه الخصائص أسماه:
ومثّل فيه على ما ورد عن سيبويه من   في اللفظين على المعنى الواحد يردان عن العالم متضادين"

قولين متضادين، وجعل لذلك أسساً يتضح بها أيّ الرأيين أراد، وتبعه في دراسة أخرى قريبة منها محمد 
بن ناصر الشهري بعنوان تعدد آراء سيبويه في المسألة الواحدة في كتابه، وهو بحث منشور في المجلة  

. سار فيها على نهج  2014من شهر نيسان    2العدد    10المجلد    الأردنية في اللغة العربيّة وآدابها،
 ابن جنّي في أسسه، وأخذ من أمثلته وزاد عليها من كتاب سيبويه.

وقد اختلفت هذه الدراسة عن سابقتيها، بأنّ هاتين الدراستين ركزتا في دراستهما على آراء سيبويه،  
وتوفيق ما جاء في هذه الآراء من تناقض، وجاءت هذه الدراسة لبحث آراء ابن جني الذي أسس لهذه 

 الفكرة، وهو أول من سبر أغوارها ووضع أسسها. 

 التمهيد

في كتب ابن جنّي والمتابع لآرائه النّحويّة وبخاصة تلك الآراء ذات الصبغة    المتمعنَ   إنّ الدارسَ 
فإنّه سيجد تعدداً واضحاً في تلك الآراء، تصل في بعضها حدّ التناقض، فقد يقول    ،الفكريّة العامة



 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

76 

برأي، يطالب غيره فيه، وتجده في موضع آخر يخالف هذا الرأي، أو أنّه يؤيد رأياً لمذهب ما، ثم يقوم 
 .آخربتأييد نقيضه وتبنيه في موضع 

من العلماء  من يُعرَف برأي خاص   ولعلّ مثل هذا الأمر لا يخصّ ابن جنّي وحده، فقد تجد كثيراً 
في كتبه تجد عنده نقيض هذا الرأي، لا سيّما إذا كانت مؤلفات هذا العالم كثيرة    دقيقبه، وعند الت

وقد توصل ابن جنّي نفسه إلى وجود مثل هذا    .ومتعددة، فشأن ابن جنّي بذلك شأن غيره من العلماء
في كتاب الخصائص أسماه "باب   خاصاً   التناقض أو ما ظاهره التناقض عند العلماء، فجعل لذلك باباً 

في اللفظين على المعنى الواحد يردان عن العالم متضادين" وقد وضع فيه أسساً يستنير بها من جاء 
كيفية العمل حيال هذه القضيّة، وقد  بعده لمعرفة أيّ الرأيين المتناقضين أراد ذلك العالم؟ وأوضح فيه  

  تناول هذا الأمر بالتوضيح والتمثيل.

فقد ذكر   كان ظاهرها التناقض والتعارض،  في كتاب سيبويه،بآراء  وقد مثّل ابن جنّي على ذلك  
ابن جنّي في معرض حديثه عن الأسس التي ينبغي اتّباعها لتحديد رأي العالم في قولين في مسألة  
واحدة بأنّ أحدهما قد يكون مرسلًا والآخر معلّلا، فوجب الأخذ حينئذٍ بالمعلّل، وتأويل المرسل، وقد  

للتأنيث واعتلّ لهذا القول بأنّ  مثّل على ذلك من كتاب سيبويه فيما ورد عنده في تاء بنت وأخت أنّها  
 (. 224، ص1، ج2008)ابن جني،  ما قبلها ساكن وتاء التأنيث في الواحد لا يكون ما قبلها ساكناً 

أمّا الأساس الثاني، فهو أن يحكم في شيء ما، ثم يحكم فيه نفسه بضده، ولم يعلّل أحد القولين،  
وفي هذه الحالة يُنظر إلى الأليق بالمذهب، فيجعله هو المراد، ويتأوّل الآخر، ومثّل على ذلك ب)حتى(  

الجر، وهذا منافٍ  أنّها من حروف  ناصبة، وذكر  أنّها  ذكر  إذ  للنصب؛ لأنّ عوامل    عند سيبويه، 
الأسماء لا تباشر عوامل الأفعال، ولا تعمل بها، فكان الأليق بالمذهب أنّها للجر وأنّ النّصب يكون  

    (226، ص1،ج2008)ابن جني،  بأن مضمرة.

الثالث  العالم متضادين:  والأساس  اللفظان عن  يرد  قد نصَّ   ،أن  أنه  على    غير  أحدهما  في 
وأن القول الآخر مطرح   ،هِ الرجوع عن القول الآخر فيعلم بذلك أن رأيه مستقر على ما أثبته ولم ينفِ 

   .(227ص ، 1ج ،2008)ابن جني،  من رأيه

يكون بالبحث عن تاريخهما، وأنّ الرأي الثاني هو المقصود، وقد انصرف  وإن لم ينصَّ على ذلك ف
الأول. الرأي  الأساس عند   ( 227، ص1، ج2008)ابن جني،    عن  ابن جنّي على هذا  يمثل  ولم 

سيبويه، لكننا نجد تمثيلًا على ذلك عند محمد بن ناصر الشهري في مسائلَ عدةٍ، رجّح فيها القول  
الثاني؛ لأنّ تاريخه جاء لاحقا لتاريخ الأول ومن ذلك: قولا سيبويه في اشتقاق لفظ الجلالة، فتارة رأى 



 .  2025، الرابع  العدد، الأربعون  المجلد مجلة مؤتة للدراسات الإنسانية والاجتماعية،  
  

77 

بعد  الثاني؛ لأنّه جاء  الرأي  الشهريّ  "لاه" ورجّح  باشتقاقه من  قال  أخرى  إله، وتارة  أنّه مشتق من 
ثلاثمائة وسبع وعشرين صفحة من الرأي الأول، ويرى أنّ هذا الفصل الكبير لا شك أنّه يحتاج إلى 

    (308، ص2014وقت طويل بين الرأيين على حدّ قوله. )الشهريّ، 

قد يتبنى العالم الرأيين ويفتي بما يحضره كما بيّن ذلك أبو علىّ الفارسيّ في  أما الأساس الرابع، ف
يفتي مرة بكونها اسما سًمّي به الفعل كصه ومه، ومرة يفتي بكونها ظرفاً؛ فيفتي ")هيهات( إذ كان  

 ( 228، ص1، ج2008)ابن جني،  ."لحالعلى ما يحضره في ا

فهذه الأسس التي وضعها وارتضاها ابن جنّي لتحديد أيّ الرأيين أراد العالم إذا ورد عنه رأيان  
لم يسلم هو الآخر من الوقوع بمثل هذه المثلبة؛ وذلك لأنّ الأعمال البشريّة لا بدّ  إلا أنّه   متناقضان،

فستقوم الدراسة بمعاجة هذه الآراء وتحديد أسباب   أن يعتورها النقص مهما بلغت من الدقة والإتقان.
وستستعين هذه الدراسة بما    التعارض إن وجدت، أو التوفيق بين القولين ما وجدت إلى ذلك سبيلا،

التي    ئها على آراابن جنّي من أسس حكم بها على غيره، وبين التناقض عندهم، لتكون حكمً   هوضع
رأي عند ابن    التي ورد فيها غيرُ العامة  بذكر الآراء الفكريّة    وستكتفي الدراسة كان ظاهرها التناقض،  

الدراسة   الخصائص، وستلتزم  التي وضعها في كتابه  ابن جنّي وفقا للأسس  أراده  جنّي، وتحديد ما 
أكثر من رأي، وهي: موقفه    -ظاهرياً   -بثلاثة مواضيع رئيسة ومهمة في علم اللغة كان لابن جنّي فيها

 ؟ وموقفه من القراءات القرآنيّة، وموقفه من نظرية العامل."أصطلاحيّ أم توقيفيّ "من أصل اللغات، 

 : موقف ابن جنّي من أصل اللغاتالمبحث الأول

شغلت مسألة أصل اللغات ونشأتها حيّزاً واسعاً في الدراسات اللغويّة القديمة، وكثر فيها الجدل  
والاختلاف في مستوياتها كلها، وفي لغات مختلفة، ولا تزال هذه الاختلافات قائمة حتى عصرنا هذا،  

فيها، حتى غدت من القضايا   ولم يتوصل اللغويون من شتى اللغات وشتى الأصول إلى قول شافٍ 
الجدليّة التي لا يمكن أن نصل فيها إلى حقيقة واضحة، وبات البحث فيها نوعاً من الترف الفكري 
الذي لا طائل منه، وجهده جهد ضائع لا فائدة فيه. ولسنا هنا بصدد الحديث عن أصل اللغات ولا 

ما غرضنا منها هو ما وقع فيه ابن جنّي من  نشأتها، ولسنا معنيين بأيِّ الآراء أقرب وأيها أبعد، إنّ 
 تناقض في الرأي في المسألة ذاتها، فقد كان له فيها آراء متعددة وهي:  

بين أفرادها، واصطلاح فيما بينهم، وليس   أنّ اللغة إنّما جاءت من تواضعٍ   بيّن ابن جنّي  أولًا:  
على أن أصل اللغة إنما هو تواضع واصطلاح لا وحي   أكثر أهل النظر"  إذ يقول:    وحيا ولا توقيفا

 ،، وحاول توجيه ما استدلّ به مؤيدو مسألة الوحي والتوقيف  (94، ص1، ج2008ف" )ابن جني،  وتوقي 



 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

78 

بأنّ ذلك لا يتناقض ومسألة الوضع، ،  31سورة البقرة، آية    ﴾وَعَلَّمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَّهَاوهو قوله تعالى: ﴿
فيجوز أن يكون تأويل الآية أنّ الله عزَّ وجلَّ أقدر آدم على أن واضع على اللغة، ويرى أنّه إن كان  

ومما يؤكد تبنيه    .( 94، ص1، ج2008)ابن جني،    هذا المعنى محتملًا فقد سقط الاستدلال بالآية
 لكثر خلافها وتعادت ولو كانت هذه اللغة حشوًا مكيلا، وحثوًا مهيلًا لهذا الرأي قوله في موضع آخر: "  
والنصب   ،والجزم بحروف النصب  ، ورفع المضاف إليه والمفعول به  ، أوصافها: فجاء عنهم جر الفاعل

غير محصل وغفلا من الإعراب ولاستغنى بإرساله وإهماله    بل جاء عنهم الكلام سدى  ، بحروف الجزم
 . "عن إقامة إعرابه والكلف الظاهرة بالمحاماة على طرد أحكامه

، وأخذوا باستعماله. وإن  ه  هذا كله وما أكني عنه من مثله إن كانت هذه اللغة شيئًا خوطبوا ب"
خواطرهم ومواد حكمهم على عمله وترتيبه وقسمة أنحائه وتقديمهم   كانت شيئًا اصطلحوا عليه، وترافدوا

فهو مفخر لهم ومعلم    -وكذا ينبغي أن يعتقد ذلك منهم لما نذكره آنفًا-تباعهم إياها فروعه  اأصوله و 
 .(260، ص1،ج2008)ابن جني،  "من معالم السداد دل على فضيلتهم

ما مفاده أنّ اللغات جاءت من عند الله عزّ وجلّ عن طريق ثم نجد أنّ ابن جنّي أورد في كتابه 
الوحي، وأنّه عزّ وجلّ ألهم آدم أن يتعلم أسماءها فتعلمها، فيقول بشأن ذلك: "إنني إذا تأملت حال  
هذه اللغة الشريفة الكريمة اللطيفة وجدت فيها من الحكمة والدقة والإرهاف والرقة ما يملك على جانب 

يطمع به أمام علوه السحر… فقوي في نفسي اعتقاد كونها توقيفاً من الله سبحانه وأنّها الفكر حتى يكاد  
  (.99، ص1، ج2008يّ" )ابن جني، وح

وأنّ هذا الاعتقاد قَوِىَ وزاد لمّا رأى من إتقان، وسحر    ، فيتضح من كلامه أنّه يعتقد بأنّها وحي
، ومن هذين القولين اللذين ذكرهما ابن جني انقسم الباحثون في تحديد أي القولين أراد في هذه اللغة

ابن جنّي، وقد كان لمن جاء بعده من العلماء آراء متعددة في تحديد مذهب ابن جنّي في هذه المسألة،  
ل الآية قد ذكر السيوطي أنّ ابن جنّي مال إلى الرأي القائل بأنّها توقيفيّة، ثم ذكر أنّ ابن جنّي تأوّ ف

 . (25، ص2006)السيوطي،  بأنّ الله أقدره على ذلك

ويؤيد أمين فاخر رأي السيوطي، إذ يرى أنّ ابن جنّي نقل رأي المواضعة والاصطلاح ولم يعتقد 
(، وخالفهما بذلك عبده الراجحي إذ يرى أنّ ابن جنّي 1981)فاخر،    به، وأنّه يميل إلى رأي التوقيف

على حدّ    – رغم تردده بين فكرتي التوقيف والاصطلاح إلا أنّه يرفض القول بأنّ اللغة وحي وذلك  
لأنّه معتزلي، ويؤكدّ الراجحيّ "أنّ المعتزلة الذين ذهبوا إلى خلق القرآن ما كانوا ليذهبوا    -قول الراجحيّ 

إلى أنّ اللغة وحي وإلهام"، ويجزم الراجحيّ  من خلال قوله السابق أنّ ابن جنّي يعتقد المواضعة؛ 



 .  2025، الرابع  العدد، الأربعون  المجلد مجلة مؤتة للدراسات الإنسانية والاجتماعية،  
  

79 

وذلك "أنّ منهجه في كتابه ينبني على أنّ اللغة مادة طبيعية، مقياسها الوحيد هو الطبيعة والحس، 
 (.  85-83ق بينها وبين الفقه الذي يتصف بأنّ أحكامه ربانيّة" )الراجحيّ، د.ت، صوأنّه فرّ 

وقد جاءت آراء الراجحيّ السابقة دون دليل واضح، فقول المعتزلة بخلق القرآن لا يعني بحال  
رفضهم الإلهام في اللغة. وأنّ جزمه بأنّ ابن جنّي يعتقد المواضعة لم تصدقه آراء ابن جنّي، فقد ظهر 

 من كتبه أنّه كان يرى المواضعة تارة ويرى التوقيف تارة أخرى. 

إنّ اللغة مضارعة للأصوات ولم  "ويذكر فاضل السامرّائي أنّ ابن جنّي استحسن الرأي القائل  
(. ويقف محمد مصطفى رضوان موقفاً محايداً فيرى "أنّ ابن 110، ص1969)السامرّائيّ،    "يقطع به

جنّي كان حائراً متردداً بين الرأيين، وكأنّه بهذا قد أخذ بالرأيين معاً، بل إنّه لا يستطيع ترجيح أحدهما 
 (. 1971على الآخر" )رضوان، 

الباحثُ  ب  ويرى  يوحي  جنّي   ابن  إلى غيرِ   أنّهأنّ كلام  فهو   يميل  المذكورة،  الآراء  رأي من 
، ولم يمل لرأي دونَ الآخر، بل على العكس من ذلك، أخرى يميل للمواضعة  وتارةً   ،للتوقيف  يميلُ تارة ً 

فأقف بين تين الخلتين  فقد نصّ صراحة أنّه أخذ بالرأيين ولم يفضل أحدهما على الآخر وذلك بقوله: "  
مكثورًا فأنكفيء  وأكاثرهما  عن    حسيرًا  ويكفها  الجهتين،  بإحدى  الكفّ  يعلق  فيما  خاطر  وإن خطر 

 .  (99، ص1، ج2008)ابن جني، صاحبتها قلنا به" 

ويحار في تحديد أي الرأيين أراد،    ،والواقف على هذين الرأيين يجد اختلافاً في كلام ابن جنّي
ي لتحديد رأي العالم  وأيهما تبناه ابن جنّي. وعند عرض هذه المسألة على الأسس التي وضعها ابن جنّ 

في إيراد اللفظين على المعنى الواحد نجد أنّ هذه المسألة اتفقت مع ما يراه من إمكانيّة أن يتبنى العالم 
يفتي "الرأيين ويفتي بما يحضره، كما كان يفعل شيخه أبو عليّ الفارسيّ فيما ورد سابقاً إذ إنّه كان  

 . ( 228، ص1، ج2008)ابن جني،    "في )هيهات( مرة بكونها اسماً سمي به الفعل ومرة بكونها ظرفاً 

ومقنعة، فيقبل الرأيين على السواء،    هما صحيحةٌ فقد يرد عن العالم الواحد رأيان متناقضان، أدلتُ 
أحدهما على الآخر، وهذا ما أشار له ابن جنّي في هذه المسألة بأنّه قبل الرأيين، ولم   دون أن يفضّلَ 

، ولم يترك ابن جني الأمر عائمًا، بل بيّن أنه لم  يكن ذلك خطأ منه ولا سهواً، ولا بُعد زمان بينهما
"تقدم في أولّ الكتاب القول على اللغة أتواضع   فيقول:  يسهُ، ولم يغير، إنما قبل الرأيين على السواء،

. ومما يدل كذلك (414، ص1،ج2008)ابن جني،    " اهي أم إلهام، وحكينا وجوّزنا فيها الأمرين جميعً 
فأقف بين تين الخلتين حسيرًا وأكاثرهما على قبوله لكلا الرأيين قوله في حديثه عن المسألة نفسها: "  



 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

80 

فكان ما ظاهره التناقض في رأي ابن جنّي نابعاً (. 99، ص1، ج2008)ابن جني، ا" فأنكفيء مكثورً 
 من قبوله للرأيين وتجويزه لهما. 

 المبحث الثاني: موقف ابن جنّي من القراءات القرآنية 

عنها تارة   فيها تارة، ومدافعاً   كان لابن جنّي صولات وجولات في باب القراءات القرآنيّة طاعناً 
شأنه في ذلك شأن غيره من النّحاة بعض القراءات القرآنيّة، ونقد أصحابها، بابن جنّي    طعن   أخرى، فقد
، ومرة يصف (117، ص1، ج2008)ابن جني،    فنجده مرة يصف القرّاء بضعف الدراية  واللغويين.

لنافع   ذلك وصفه  العربيّة، ومن  يعرفوا  لم  بأنّهم  العربيّة"بعضهم  لم يكن يدري ما  ابن جني،  بأنّه   "
القرآنيّة )ابن جني،   ، وكان يرى أنّ النّحاة أضبط من القرّاء في نقل القراءات(307، ص1، ج1954
 . (117، ص1،ج2008

القراءات السبعيّة ، مثل قراءة تسكين الهمز عند أبي العلاء في قوله    بعض  وقام كذلك بنقد
( إذ كان يرى أنّ أبا عمرو لم يسكّن الهمزة إنما 54  البقرة الآية  )سورة  تعالى: ﴿ فَتُوبُوا إِلَىٰ بَارِئِكُمْ﴾

مختلسًا غير ممكن كسر الهمزة، حتى دعا ذلك من لطف عليه تحصيل اللفظ إلى أن ادعى كان "  
الكتاب اختلاس هذه الحركة لاحذفها البتة، وهو  بوالذي رواه صاح  ،ن الهمزةأن أبا عمرو كان يسكّ 

   .(117، ص1، ج2008" )ابن جني، أضبط لهذا الأمر من غيره من القراء الذين رووه ساكنًا

)سورة  رَاقٍ ﴾   ۜقراءة السكت والإظهار عند حفص عن عاصم  في قراءة: ﴿ وَقِيلَ مَنْ نقد كذلك  و 
النون    وذلك أنّ ع؛  سمامعيب في الإعراب معيف في الأ"ذلك    (، إذ كان يرى أنّ  27القيامة الآية  
فإن كان ارتكب ذلك ووقف  ،ف في وجوب ادّغامها في الراء نحو: من رأيت ومن رآكالساكنة لا توقّ 

" )ابن  أيضًا  على النون صحيحة غير مدّغمة، لينبه به على انفصال المبتدأ من خبره فغير مرضيّ 
 (. 134، ص1، ج2008جني، 

)سورة المائدة،   قراءة إدغام الراء في اللام في قوله تعالى: ﴿  يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ ﴾  أيضًاوانتقد  
الحضرمي   (،18آية   ويعقوب  عمرو،  وأبي  والفرّاء،  والكسائي،  الرواسي،  جعفر  أبي  قراءة   وهي 

)ابن    فقال: "هذا الإدغام غير معروف ولا قوة له في القياس"  (،230، ص2، ج1980)السيوطي،  
 (. 193، ص2000جني،

أن  ح والسبب عنده "بتسكين اللام بالقب (16)سورة الحج، آية  قراءة  ﴿ ثُمَّ لْيَقْطَعْ ﴾  قد وصفو 
خلط بما بعدها فتصير معه كالجزء الواحد. لكن قوله: "فلينظر" منفصلة يمكن الوقوف عليها، فلا تُ   (ثُمَّ )



 .  2025، الرابع  العدد، الأربعون  المجلد مجلة مؤتة للدراسات الإنسانية والاجتماعية،  
  

81 

، 2، ج2008" )ابن جني،  حسن جميل؛ لأن الفاء حرف واحد، فيلطف عن انفصاله وقيامه برأسه
 (. 435، ص1980)ابن مجاهد،  ، وهي قراءة عاصم وحمزة والكسائي(111ص

نجد أنّ ابن جنّي في كتابه المحتسب يدافع عن بعض القراءات،   وبعد هذا النقد للقراءات السبعيّة
ويردّ على منتقديها، حتى وإن كانت من القراءات الشاذة، ومن ذلك ردّه على ابن مجاهد في تخطئته 

بالياء   (50)سورة المائدة، الآية    ﴾ قراءة يحيى وإبراهيم السلمي، قوله تعالى: ﴿أَفَحُكْمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ۚ
ه وجه غيره أقوى منه، وهو جائز لكنّ ، فيه سرف إنّه خطأ ابن مجاهد  اً، "وقول ورفع الميم بأنّ له وجه

 (.  17، ص1، ج1998" )ابن جني، فى الشعر

ويدافع كذلك عن قراءة شاذة لأبي عمرو بقوله: "ولا بدّ من إحسان الظنّ بأبي عمرو، ولا سيّما  
الزيغ والبهتان أبعده عن  القرآن، وما  )ابن جني،  هو في  انتقد 320، ص2، ج1998"  أنّه  (، رغم 

  قراءات سبعيّة لأبي عمرو، ويزخر كتابه المحتسب بدفاعه عن القراءات الشاذة وتبيين وجوهها.

في موقفه من القراءات،    عبد الخالق عضيمة ذلك مثلبة عند ابن جنّي، وتناقضاً محمد  وقد جعل  
"ومن المفارقات العجيبة أنّ ابن جنّي وصف القرّاء عامة في الخصائص بضعف الدراية، :  إذ يقول

كما وصفهم في المصنف بالسهو والغلط، إذ ليس لهم قياس يرجعون إليه. ولكنّه في المحتسب يدافع 
 . (32، ص1، ج1984" عضيمة،  عن القرّاء، ويرد على من يخطئهم في القراءات الشواذ

أنّ ابن جنّي لم يكن متناقضا في ذلك، فابن جنّي لم يعتدّ بما قاله المتأخرون من   يرى الباحثو 
   - كما يرى كثير من المتقدمين-فهو يرى    - صلى الله عليه وسلم –تواتر القراءات السبع عن الرسول  

صلى –أنّ هذه القراءات في أداءاتها متواترة عن أصحابها، ولم تصل في سندها حدّ التواتر عن النبي  
 (. 23-22، ص2015)الذنيبات،  - الله عليه وسلم

يقول الزركشي   فقد رأى كثير من المتقدمين أنّ القراءات ليست هي القرآن، وهناك فرق بينهما،
القرآن والقراءات حقيقتان متغايرتان، فالقرآن: الوحي المنزل على محمد "في حديثه عن الفرق بينهما:  

وسلم– عليه  الله  الحروف   -صلى  في  المذكور  الوحي  ألفاظ  اختلاف  والقراءات  والإعجاز،  للبيان 
وغيرهما وتشديد  تخفيف  من  )الزركشي،  وكيفيتها،  "أما (271، ص1957"  تواترها:  بشأن  ويقول   .

ففيه نظر، فإنّ إسناد الأئمة السبعة بهذه القراءات السبع   - صلى الله عليه وسلم-تواترها عن النبي   
ر في استواء الطرفين  موجود في كتب القراءات، وهي نقل الواحد عن الواحد، ولم تكتمل شروط التوات

 (.319، ص1957" والواسطة. وهذا شيء موجود في كتبهم



 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

82 

إذا تقرر لك إجماع أئمة السلف والخلف على عدم تواتر كل حرف من حروف  "ويقول الشوكاني:  
" )الشوكاني، القراءات السبع، وعلى أنّه لا فرق بينها وبين غيره، إذا وافقت وجهاً عربياً وصح إسناده

 . (263، ص2، ج1993

واحدة من القراءات السبع ...وليس على ذلك أثارة   كلّ   : "وقد ادُّعي تواترُ في كتاب آخر  ويقول
 . (63، ص1999" )الشوكاني، علم! فإن هذه القراءات كل واحدة منها منقولة نقلًا أحاديًّا

ويقول ابن الجزري: "ونحن ما ندّعي التواتر في كل فرد مما انفرد به بعض الرواة، أو اختص  
 .  (21، ص1999" )ابن الجزري، ببعض الطرق، ولا يدعي ذلك إلا جاهل

النشر: "وقد شرط بعضُ  التواترَ   ويقول في  الركن  المتأخرين  فيه بصحة    ولم يكتفِ   ،في هذا 
السند، وزعم أن القرآن لا يثبت إلا بالتواتر، وإن ما جاء مجيء الآحاد لا يثبت به قرآن، وهذا ما لا 
يخفى ما فيه، فإن التواتر إذا ثبت لا يحتاج فيه إلى الركنين الأخيرين من الرسم وغيره إذ ما ثبت من  

وجب قبوله وقطع بكونه قرآنا، سواء وافق   -صلى الله عليه وسلم -عن النبي    أحرف الخلاف متواتراً 
الرسم أم خالفه وإذا اشترطنا التواتر في كل حرف من حروف الخلاف انتفى كثير من أحرف الخلاف 

لقول، ثم ظهر فساده وموافقة  أجنح إلى هذا ا   الثابت عن هؤلاء الأئمة السبعة وغيرهم وقد كنت قبلُ 
   .(13، ص1" )ابن الجزري، د.ت، جأئمة السلف والخلف

بالشذوذ،    فَ صِ بالتواتر، وما وُ   فَ صِ ما وُ   ابن جنّي  استوى عند  ويستنتج الباحث مما سبق أنّه
للعربيّة أخذ به، وما لم يوافقها تركه، وكل    فهو ينظر بالحالين إلى موافقة القراءة للعربيّة، فما رآه موافقاً 

 ذلك حسب ما يرى ويرتضي من قواعد. 

  - على حدّ قول عضيمة -  فلم يكن ابن جنّي ضدّ ما يسمى بالمتواتر، ولا هو متعصب للشاذّ 
ي بالشاذ تارة ويدافع عنه تارة أخرى، مّ فإننا نجده ينقد المتواتر تارة ويدافع عنه تارة، وكذلك ينتقد ما سُ 

وذلك كله نابع من نظرته النّحوية  واللغويّة، فما يتوافق وآراءه اللغويّة يقبله ويدافع عنه، وما يخالفه 
 قده. تيرفضه وين

نابع أيضاً من    يرى الباحث أنّهقد بعض القرّاء ، ودافع عن آخرين، فتناأما ما قيل عن كونه  
ولثقته بأبي عمرو لغويا،   ،المبدأ نفسه، فدفاعه عن أبي عمرو بن العلاء لمعرفته بالقدرة اللغويّة عنده

 أما نقده لنافع لإدراكه أن نافعاً لم يكن نحويّاً، ولا لغويّاً وليس له معرفة بهذا العلم. 



 .  2025، الرابع  العدد، الأربعون  المجلد مجلة مؤتة للدراسات الإنسانية والاجتماعية،  
  

83 

وما دام الحديث عن موقف ابن جنّي من القراءات القرآنيّة، فقد ورد لابن جنّي رأيان مختلفان  
﴿فَتُوبُوا   في قراءة واحدة، وهي قراءة التسكين في أواخر الكلمات، مثل قراءة أبي عمرو  لقوله تعالى:

)ابن الجزري، د.ت،   إذ قرأ أبو عمرو )بارئْكم( بتسكين الهمزة  (54  البقرة الآية  )سورة  إِلَىٰ بَارِئِكُمْ﴾
  - يقصد سيبويه  –والذي رواه صاحب الكتاب  "،  فنجده مرة ينقد هذه القراءة، ويقول:  (212، ص2ج

)ابن  "  اختلاس هذه الحركة، لا حذفها وهو أضبط لهذا الأمر من غيره من القرّاء الذين رووه ساكناً 
   .(117، ص1، ج2008جني، 

الحركات؛   بتوالي  ذلك  ويعلل  بالتسكين،  القراءة  يوجه  نجده  آخر  عليهم؛ "وفي موضع  فيثقل 
ذلك إلى انصراف   فيرد الباحث،  (109، ص1، ج1998" )ابن جني،  فيخففون بإسكان حركة الإعراب

ابن جنّي وعدوله عن الرأي الأول، وأخذه بالرأي الثاني؛ وذلك لتباعد الزمن بين الرأيين، فالرأي الأول  
كان في كتاب الخصائص، أما الرأي الثاني فكان في كتاب المحتسب، والمعروف أنّ كتاب المحتسب 

ابن جنّي رأى غير ما كان يراه في الخصائص، وأدرك هذه العلة  فكان متأخراً عن كتاب الخصائص،  
د رأي العالم إذا  متأخراً، وهذا التوجيه نابع من  الأساس الثالث الذي وضعه ابن جنّي في كتابه لتحدي

 ورد عنده رأيان في مسألة واحدة. 

 موقف ابن جنّي من العامل النحوي:المبحث الثالث: 

اهتما وانصبّ  العربي،  النحو  في  كبيراً  حيّزاً  العامل  نظرية  النحويينأخذت  أسموه    م  ما  على 
بالحركة الإعرابيّة، وجعلوها نتيجة لعامل نحوي أثّر فيها. وظلت هذه الفكرة هي الفكرة السائدة عند 

لدور الحركة    نذاك، إلا نزرات عند بعض  العلماء خاصة ما ورد عن قطرب من إلغاءٍ آجلّ العلماء  
معنى على  دلالتها  ونفي  عامل  ،الإعرابيّة  بأثر  ليست  أنّها  يعني   ، 1، ج1985)السيوطي،    وهذا 

 .ر على مسيرة نظرية العامل والتأليف فيهاإلا أنّ هذه النزرات لم تؤثّ  (،186ص

أمّا ابن جنّي فقد كان له وجهة نظر جديدة في هذه النظريّة، فقد كان يرى أنّ العامل في الرفع  
والنصب والجر والجزم إنّما هو للمتكلم لا لشيء غيره، وأنّ قولهم لفظي ومعنوي لما ظهر من آثار 

اللفظ المعنى على  باشتمال  أو  اللفظ،  إلى  اللفظ  المتكلم بمضامة  "  فعل  ذلك:  في  قال وإنّ فيقول  ما 
النحويون: عامل لفظي وعامل معنوي ليروك أن بعض العمل يأتي مسببًا عن لفظ يصحبه كمررت 

وبعضه يأتي عاريًا من مصاحبة لفظ يتعلق به كرفع المبتدأ بالابتداء، ورفع   ،وليت عمرًا قائم  ،بزيد
ومحصول الحديث   لحقيقةالفعل لوقوعه موقع الاسم؛ هذا ظاهر الأمر، وعليه صفحة القول. فأما في ا

قالوا: لفظي  نفسه لا لشيء غيره. وإنما  للمتكلم  إنما هو  الرفع والنصب والجر والجزم  فالعمل من 



 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

84 

 " )ابن جني،ومعنوي لما ظهرت آثار فعل المتكلم بمضامة اللفظ للفظ أو باشتمال المعنى على اللفظ
 . (149، ص1، ج2008

ينفِ  لم  ابن جنّي  أنّ  الكلمات    ويبدو  فنقله من  العامل،  إنّما غير مفهوم  العامل،    إلى نظرية 
إلا أنّ بعض الباحثين يرى   (،8، ص2009  )الذنيبات،  المتكلم، ففكرة العامل لا تزال حاضرة في عقله

(، ولعل في ذلك 370 )انظرمحمود، د.ت، صأنّ ابن جنّي هدم نظريّة العامل ورفضها رفضا مطلقاً 
، إذ كان يرى أنّ ابن جنّي لم هذا الرأي  رفض فاضل السامرّائيوقد    تجنٍ واضح على ابن جني،

ثلاثة عوامل: لفظيّ، ومعنويّ، "يرفض نظريّة العامل، وفسر ذلك بأن جعل العوامل عند ابن جنّي  
المتكلم هو القوة ا، وهذه العوامل هي التي تعمل في معمولاتها، إلا أنّه يرى أنّ  ولفظي ومعنوي معً 

أمر طبيعيّ، فاللفظ ليس له معنى   -على حدّ قوله  –الفاعلة ، والمظهر الحقيقيّ للحركات، وهذا  
 (.204، ص1969" )السامرائي، حقيقي كما تفعل سائر العلل الحقيقيّة

ومهما يكن من اختلاف بين الباحثين على قصد ابن جني في هذه المسألة، ومهما حاولوا أن  
ينفوا عنه هذا القصد، أو حاولوا إثبات نفيه لنظريّة العامل النحوي، فإنّنا نقف عند ظاهر قوله، وهو 

 ولا أحد غيره.أنّ العامل في الأسماء والأفعال النصب، والرفع، والجر، والجزم، ما هو إلا المتكلم، 

الذي ظهر من آراء ابن جنّي، وتعليله لبعض الظواهر اللغويّة أنه لم يلتزم بما قاله حول  لكنّ  و 
، فنجده في كتابه الذي أقرّ المتكلمَ نفسه  فيجعل العاملَ   العامل الحقيقيّ الذي ارتآه، ولم يخلص لرأيه

فيه أنّ العامل هو المتكلم يركز على نظريّة العامل كما هي عند النّحاة لا كما يرى هو، ومن ذلك 
(، فهو 165، ص2،ج2008" )ابن جني، قوله: "وإنّما يجوز وقوع المعمول بحيث يجوز وقوع العامل

 بهذا يتحدث عن العامل النحوي كما عهده النحويون، لا عن المتكلم. 

وغيره من النواصب مشبهة في ذلك   ،قوله: "إنّ أصل عمل النصب هو للفعلب  ونراه يؤكد ذلك
وكذلك قوله: "والعلة في جواز بقاء الحال بعد التركيب   (،144، ص1، ج2008" )ابن جني،  الفعل

على ما كان عليه قبله عندي هي أنّ ما يحدثه التركيب من الحركة ليس بأقوى مما يحدثه العامل  
" وقوله: "وأقوى أحوال حرف العطف أن يكون في قوة العامل قبله  (،167ص  ،1" )ابن جني، جفيها

، ومتناثرة في كتبه، وهذا ما جعل  والأمثلة على ذلك كثيرة جداً   (،168، ص2، ج2008  )ابن جني،
كثيراً من الباحثين يصفون ابن جنّي بالتناقض في هذه المسألة، وأنّه لم يلتزم بما أقرّه، فقال بنظرية  

 ( 97)عمايرة، د.ت، ص  .العامل كما هي عند من قبله  عاب على غيره غيرها، وفي التطبيق أخذ بفكرة



 .  2025، الرابع  العدد، الأربعون  المجلد مجلة مؤتة للدراسات الإنسانية والاجتماعية،  
  

85 

وعلى الرغم مما سبق، فإن الباحث لا يرى تناقضًا في جعل ابنِ جني العاملَ هو المتكلمَ، ثم  
يتحدث في كتبه عن العوامل اللفظية كما هي عند النّحاة، فهو لم ينفِ فكرة العامل أولًا، وإنما لعلّه  

نّ( مثلا على ذلك، رأى أنّ للمتكلم دورًا في توجيه المعنى ومن خلاله يتضح العامل، فلو أخذنا ) إ
فقد يجعلها المتكلم بمعنى نعم، ويأتي ما بعدها مرفوعين، مبتدأ وخبراً، و قد يجعلها الناسخة فتأخذ  

 اسما وخبراً، وهذا التغيّر ما جاء إلا بتوجيه من المتكلم.

يخالف به ما     قد رأيٌ   الحقَّ في أن يكون له    نّ لكل عالم أو باحثوإن لم يكن الأمر كذلك فإ 
أنّه  اتفق عليه جموعُ  إثباته والتنظير له، إلا  في تأليفه   العلماء، فيطرح هذا الرأي ويدلل له محاولًا 

لا يفارق الجمهور ويبقى في ركبهم، ويبقى ما استحدثه مجرد فكرة، ورأي يكتب له، دون أن   وتدريسه
العلوم،    مَ يُلزَ  العلماء في كل  النحو _في المسألة نفسها  ففبتطبيقه، وهذا ديدن   ي_ أي مسألة العامل 

النظرية في كتاباته   لم يخالف هذه  أو تغييرها، ومع ذلك  إلغاءها  العلماء من حاول  نجد كثيراً من 
، ورفض دلالة الحركات الإعرابية  لنحويّ ومؤلفاته، فهذا قطرب من أوائل الذين رفضوا نظرية العامل ا

ويظهر ذلك من قوله: "إنّ العرب إنّما أعربت كلامها؛ لأنّ الاسم في حال الوقف يلزمه   على معان،
السكون للوقف، فلو جعلوا وصله بالسكون أيضاً، لكان يلزمه الإسكان في الوقف والوصل، وكانوا  

الإدراج )السيوطي،   يبطئون عند  التحريك معاقبا للإسكان"  التحريك، جعلوا  فلما وصلوا وأمكنهم   ،
إلا أنّه لم يلتزم بما   (، فالإعراب عنده ليس بأثر عامل وإنّما هو جانب صوتيّ بحت،186،ص1985

، فقد "وافق الكوفيين في وحي بفكر العامل، ودور الحركة الإعرابيّة في المعنىتآرائه    قاله، وكانت جلُّ 
العدد مثل  (183، ص1992،  الجزم بكيف مطلقاً" )محمد المشتق من  الفاعل  ، وأجاز إعمال اسم 
 ( وغيرها كثير لا يتسع المقام لذكره.259، ص2، ج1995)ثالث ثلاثة( )ابن هشام، 

وكذلك فإنّ ابن مضاء رفض فكرة العامل وثار على النّحاة القائلين بفكر العامل وألف بذلك  
كتاباً قصد فيه أن يحذف من النحو ما يمكن الاستغناء عنه، ورفض فيه "أن يكون الرفع والنصب 

(، ثم نجده في باقي كتبه يعلل الحركات بعلة  76، ص1982والجر والجزم بأثر عامل" )القرطبي،  
 . ( 271لعامل، مثل: تجويزه إعمال اسم الفاعل حتى ولو كان دالّاً على الماضي )ابن هشام، د.ت، صا

ومثل ذلك  نجده عند كثير من اللغويين المعاصرين فيظهر منهم من يحاول إثبات نظرية ما 
 أو إلغاء أخرى، ولكنه في تدريسه وباقي مؤلفاته يلتزم ما جاء به سابقوه. 

 

 



 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

86 

 الخاتمة

يظهر مما سبق أنّ القضايا التي اتَّهم فيها بعضُ الباحثين ابنَ جنّي بالتناقض، لا تعدو أن 
يكون فيها شيءٌ من عدم الدقة والتسرع في الحكم، فقد كانت آراؤه طبيعيّة وغير متناقضة حتى إن  

ماء إن لم يكن  اختلفت في المسألة الواحدة، فمثل هذا الاختلاف في المسألة الواحدة نجده عند جل العل
عندهم كلهم. وبعد دراسة هذه الآراء التي بدا فيها شيء من التناقض، توصلت الدراسة إلى مجموعة  

 من النتائج نوجزها فيما يلي: 

أولا: تبنى ابن جني غير رأي في مسألة أصل اللغة، فقال بتوفيقيتها تارة، وبتوقيقيتها تارة أخرى، 
وكان يفتي بكلا الرأيين بما يحضره، وقد نص على ذلك في كتابه أنّه قبل الرأيين كليهما ولم  

 يتنصل من أحدهما.

بتواتر  منتقديه  اعتقاد  خلال  من  القرآنية،  للقراءات  نظرته  في  بالتناقض  جني  ابن  وُصِف  ثانياً: 
القراءات السبع، إلا أنّه كان يرى _كما رأى كثير من المتقدمين_ أنّها من أداءات القرّاء، ولذلك  

حيح  كان يصحح ما وافق رأيه، ويخطّئ ما خالف قواعده التي ارتضاها. فكان أساسه في تص
 القراءة أو تخطئتها قواعد النحو التي ارتضاها، غير مبالٍ بشذوذ الرواية أو صحتها. 

ثالثا: ورد لابن جني غير رأي في المسألة الواحدة، فقد قال برأي ثم قال بغيره، ولكنّ أولهما كان 
في بداية تأليفه، وجاء الآخر بعد شوط طويل في النحو، فليس لنا أن نعدّ ذلك تناقضاً، فمن  
الطبيعي أن نعتمد الرأي الأخير، الذي جاء بعد نضوج وتمحيص، ما لم ينص على أنه يرى 

 كلا الرأيين.

رابعاً: حاول كثير من العلماء ومنهم ابن جنّي أن يطوّروا آرائهم محاولين التغيير، والتجديد إلا أنّهم 
يبقون في تعليمهم وتأليفهم على نهج سابقيهم إن لم يحصلوا على أدلة شافية كافية في مجالهم  

ذلك في رأي ابن جني في العامل النحويّ إذ كان يرى في نظرة فكرية خاصة أنّ    الجديد، وظهر
العامل النحويّ هو المتكلم، ولكنّ هذا مخالف لما سار عليه النحويون، واعتماده قد يفضي إلى  
مؤيدوها  لها  فكرة،  مجرد  الرأي  هذا  فبقي  برمتها،  العامل  على  القائمة  النحوية  النظرية  هدم 

وظ سابقوه.ومعارضوها،  به  جاء  ما  مع  منسجما  طلّابَه  وتدريسه  جني  ابن  تأليف   ل 
 



 .  2025، الرابع  العدد، الأربعون  المجلد مجلة مؤتة للدراسات الإنسانية والاجتماعية،  
  

87 

 المصادر والمراجع 

تحقيق محمد علي الضباع،   ،في القراءات العشر  النشرمحمد بن محمد بن يوسف،  ابن الجزري،  
 .المطبعة التجارية الكبرى، د.ط، د.ت

ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف، منجد المقرئين ومرشد الطالبين، دار الكتب العلمية، الطبعة 
 . 1999الأولى، 

)ت   الموصليّ،  بن جنّي  الفتح عثمان  أبو  جنّي،  الحميد 392ابن  عبد  تحقيق  الخصائص،   هـ(، 
 . 2008، لبنان، 3هنداوي،  دار الكتب العلميّة، ط 

ابن جني، أبو الفتح عثمان، المنصف شرح كتاب التصريف لأبي عثمان المازني، دار إحياء التراث  
 . 1954، 1القديم، ط

 م. 2000،  1لبنان، ط  –ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، سر صناعة الإعراب دار الكتب العلمية بيروت  

ابن جنّي، أبو الفتح عثمان، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والأيضاًح عنها، تحقيق محمد 
 م،   1998، 1ط عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت،

 2015الذنيبات، مراد غالب، نقد النّحاة للقراء، رسالة دكتوراه، جامعة مؤتة، 

الذنيبات، مراد غالب، التعدي واللزوم بين الدرس النحوي والتطبيق اللغوي، رسالة ماجستير، جامعة 
 م2009مؤتة، 

 الراجحي، عبده، فقه اللغة في الكتب العربيّة، دار النهضة العربيّة، بيروت لبنان، د.ت، د.ط   

 1971مصر،  -رضوان، محمد مصطفى، العلّامة اللغويّ ابن فارس الرازي، دار المعارف

تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم،    ، في علوم القرآن  البرهان  بدر الدين محمد بن عبدالله،  الزركشي،
   م،1957 دار إحياء الكتب العربية،

 م. 1969السامرّائي، فاضل صالح، ابن جنّي النحوي، دار النذير، 

ر، تحقيق عبد العال ئباه والنظاشهـ( الأ 911السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر )ت  
 م1985، 1سالم مكرم، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط



 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

88 

هـ، الاقتراح في أصول النّحو، تحقيق عبد الحكيم عطيّة، دار البيروني، 911السيوطي، جلال الدين ت
 م . 2006، 2ط

السيوطي جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، تحقيق عبد 
 م. 1980العال سالم مكرم، 

الشهري، محمد بن ناصر، تعدد آراء سيبويه في المسألة الواحدة في كتابه، المجلة الأردنيّة في اللغة  
 م، 2014( نيسان 2( العدد )10العربيّة وآدابها، المجلد )

الشوكاني، محمد بن علي بن محمد، نيل الأوطار، تحقيق عصام الدين الصبابطي، دار الحديث، 
 . 1993، 1مصر، ط

 القاهرة، د.ط، د.ط.  -عضيمة، محمد عبد الخالق، دراسات لأسلوب القرآن، دار الحديث

 عمايرة، خليل أحمد، العامل النّحوي بين مؤيديه ومعارضيه ودوره في التحليل اللغوي، د.ط، د.ت 

القاهرة   مصر،   –فاخر، أمين، دراسات لغوية دراسات لغويّة في الصاحبي والخصائص والمزهر، 
 .1981، 3ط

القرطبي، ابن مضاء أحمد بن عبد الرحمن، الردّ على النّحاة، تحقيق: شوقي ضيف، دار المعارف، 
 م. 1982، 2القاهرة، ط

هـ( السبعة في 324بن مجاهد أحمد بن موسى بن العباس التميمي، أبو بكر البغدادي )المتوفى:  ا
 م.1980، مصر الطبعة: الثانية –دار المعارف  ق: شوقي ضيفيحقت القراءات

 م1992، 1محمد، عاشور، قطرب وأثره في الدراسات النحويّة، دار الطباعة المحمديّة، ط

 محمود؛ محمود حسني، المدرسة البغداديّة في تاريخ النحو العربي، مؤسسة الرسالة، دار عمار،  

ابن هشام، عبد الله جمال الدين بن يوسف بن أحمد بن عبد الله، أوضح المسالك إلى ألفية ابن    
 م 1995 مالك، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصريّة، صيدا، بيروت،

ابن هشام، عبد الله جمال الدين بن يوسف بن أحمد بن عبد الله، شرح قطر النّدى وبل الصدى،  
 لبنان.   -تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، دار إحياء التراث العربي، بيروت



 .  2025، الرابع  العدد، الأربعون  المجلد مجلة مؤتة للدراسات الإنسانية والاجتماعية،  
  

89 

References 

Ibn al-Jazarī, Muḥammad ibn Muḥammad ibn Yūsuf, al-Nashr fī al-qirāʼāt al-
ʻashr, taḥqīq Muḥammad ʻAlī al-Ḍabbāʻ, al-Maṭbaʻah al-Tijārīyah al-
Kubrá, D. Ṭ, D. t. 

Ibn al-Jazarī, Muḥammad ibn Muḥammad ibn Yūsuf, Munajjid al-muqriʼīn 
wa-murshid al-ṭālibīn, Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, al-Ṭabʻah al-ūlá, 1999. 

Ibn jnī, Abū al-Fatḥ ʻUthmān ibn jnī almwṣlī, (t 392h), al-Khaṣāʼiṣ, taḥqīq 
Muḥammad ʻAlī al-Najjār, Dār al-Kutub almṣryyh. 

Ibn Jinnī, Abū al-Fatḥ ʻUthmān, al-Munṣif sharḥ Kitāb al-taṣrīf li-Abī 
ʻUthmān al-Māzinī, Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-qadīm, Ṭ1, 1954. 

Ibn jnī, Abū al-Fatḥ ʻUthmān, Sirr ṣināʻat al-iʻrāb Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah 
Bayrūt – Lubnān, Ṭ1, 2000M. 

Ibn jnī,, Abū al-Fatḥ ʻUthmān, al-Muḥtasib fī Tabyīn Wujūh shawādhdh al-
qirāʼāt wa-al-īḍāḥ ʻanhā, taḥqīq Muḥammad ʻAbd al-Qādir ʻAṭā, Dār al-
Kutub al-ʻIlmīyah, Bayrūt, Ṭ1, 1998M, 

al-Dhunaybāt, Murād Ghālib, Naqd alnnḥāh lil-qurrāʼ, Risālat duktūrāh, 
Jāmiʻat Muʼtah, 2015. 

al-Dhunaybāt, Murād Ghālib, al-taʻaddī wāllzwm bayna al-dars al-Naḥwī wa-
al-taṭbīq al-lughawī, Risālat mājistīr, Jāmiʻat Muʼtah, 2009M 

al-Rājiḥī, ʻAbduh, fiqh al-lughah fī al-Kutub al-ʻArabīyah, Dār al-Nahḍah al-
ʻArabīyah, Bayrūt Lubnān, D. t, D. Ṭ 

Raḍwān, Muḥammad Muṣṭafá, alʻllāmh allghwī Ibn Fāris al-Rāzī, Dār 
almʻārf-Miṣr, 1971. 

al-Zarkashī, Badr al-Dīn Muḥammad ibn Allāh, al-burhān fī ʻulūm al-Qurʼān, 
taḥqīq Muḥammad Abī al-Faḍl Ibrāhīm, Dār Iḥyāʼ al-Kutub al-
ʻArabīyah, 1957m, 

al-Sāmarrāʼī, Fāḍil Ṣāliḥ, Ibn jnī al-Naḥwī, Dār al-Nadhīr, 1969m. 
Aālsywṭy, Jalāl al-Dīn ʻAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr (t 911h) al-Ashbāh wa-

al-naẓāʼir, taḥqīq ʻAbd al-ʻĀl Sālim Mukarram, Muʼassasat al-Risālah, 
Bayrūt, Ṭ1, 1985m, 

، al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn t911h, al- 

Iqtirāḥ fī uṣūl alnnḥw, taḥqīq ʻAbd al-Ḥakīm ʻṭyyh, Dār al-Bayrūnī, ṭ2, 
2006m. 

al-Suyūṭī Jalāl al-Dīn ʻAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr Hamʻ al-hawāmiʻ fī 
sharḥ jamʻ al-jawāmiʻ, taḥqīq ʻAbd al-ʻĀl Sālim Mukarram, 1980m. 

al-Shawkānī, Muḥammad ibn ʻAlī ibn Muḥammad, Nayl al-awṭār, taḥqīq 
ʻIṣām al-Dīn al-Ṣabābiṭī, Dār al-ḥadīth, Miṣr, Ṭ1, 1993. 



 الذنيبات غالب  مراد                                آراء ابن جني الموصوفة بالتناقض 
 

90 

ʻUḍaymah, Muḥammad ʻAbd al-Khāliq, Dirāsāt li-uslūb al-Qurʼān, Dār 
alḥdyth-al-Qāhirah, D. Ṭ, D. Ṭ. 

  ʻAmāyirah, Khalīl Aḥmad, al-ʻāmil alnnḥwy bayna muʼayydīh wa-
muʻāriḍīh wa-dawruhu fī al-Taḥlīl al-lughawī, D. Ṭ, D. t 

Fākhir, Amīn, Dirāsāt lughawīyah Dirāsāt lghwyyh fī al-Ṣāḥibī wa-al-
khaṣāʼiṣ wālmzhr, al-Qāhirah – Miṣr, ṭ3, 1981. 

al-Qurṭubī, Ibn Maḍāʼ Aḥmad ibn ʻAbd al-Raḥmān, al-Radd ʻalá alnnḥāh, 
taḥqīq: Shawqī Ḍayf, Dār al-Maʻārif, al-Qāhirah, ṭ2, 1982m. 

Ibn Mujāhid Aḥmad ibn Mūsá ibn al-ʻAbbās al-Tamīmī, Abū Bakr al-
Baghdādī (al-mutawaffá: 324h) al-sabʻah fī al-qirāʼāt taḥqīq: Shawqī 
Ḍayf Dār al-Maʻārif – Miṣr al-Ṭabʻah: al-thāniyah. 

Muḥammad, ʻĀshūr, Quṭrub wa-atharuhu fī al-Dirāsāt alnḥwyyh, Dār al-
Ṭibāʻah al-Muḥammadīyah, Ṭ1, 1992m 

Maḥmūd; Maḥmūd Ḥusnī, al-Madrasah albghdādyyh fī Tārīkh al-naḥw al-
ʻArabī, Muʼassasat al-Risālah, Dār ʻAmmār, 

Ibn Hishām, ʻAbd Allāh Jamāl al-Dīn ibn Yūsuf ibn Aḥmad ibn ʻAbd Allāh, 
Awḍaḥ al-masālik ilá Alfīyat Ibn Mālik, taḥqīq: Muḥammad Muḥyī al-
Dīn ʻAbd al-Ḥamīd, al-Maktabah alʻṣryyh, Ṣaydā, Bayrūt, 1995m 

Ibn Hishām, ʻAbd Allāh Jamāl al-Dīn ibn Yūsuf ibn Aḥmad ibn ʻAbd Allāh, 
sharḥ Qaṭar alnndá wa-ball al-Ṣadá, taḥqīq: Muḥammad Muḥyī al-Dīn 
ʻAbd al-Ḥamīd, Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī, byrwt-Lubnān. 

 

 

 

 


